

# القرآن الكبير

## من المنظور الاستشرافي دراسة نقدية تحليلية

تألّف  
الأستاذ الدكتور

محمد محمد أبو ليلة

أستاذ الأدباء وستانداردات الابداع بالجامعة الأمريكية  
كلية اللغات والترجمة، جامعة الأزهر

**القرآن الكبير**  
من المنظور الاستشرافي  
دراسة تقدمة مجليلية

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

**الكتاب:** القرآن الكريم من المنظور الاستشرافي  
**دراسة نقدية تحليلية**

**المؤلف:** د. محمد محمد أبو ليلة

**رقم الطبعة:** الأولى

**تاريخ الإصدار:** م ٢٠٠٢ - ١٤٢٣ هـ

**حقوق الطبع:** محفوظة للناشر

**الناشر:** دار النشر للجامعات

**رقم الإيداع:** ٢٧٨٤ / ٢٠٠٢

**الترقيم الدولي:** ISBN : 977 - 316 - 078 - 5

**الكود:** ٢ / ١٢٩

**دار النشر للجامعات - مصر**

ص. ب ١٣٠ محمد فريد ١١٥١٨ القاهرة، تليفون: ٤٥٠٨١٢

## شكر وتقدير

إذا كان الله تبارك وتعالى قد اخترقني بالقيام بهذه الدراسة والاضطلاع ببعتها وحدي، فإنه سبحانه وتعالى قد هيأ بعض أهل العلم والإخلاص لمساندتي وتحفيزي على المُضي في قدمًا، وعلى تجاوز العقبات والصعوبات التي اعترضت طريقي أثناء البحث.

أخص من هؤلاء بالذكر فضيلة الإمام الأكبر الشيخ / جاد الحق على جاد الحق شيخ الأزهر السابق رحمه الله تعالى رحمةً واسعة، حيث إنه هو الذي زكاني لدى المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة العربية (إيسسكو ISESCO) للقيام بهذه الدراسة في تفنيد آراء المستشرين، والرد على مزاعمهم ضد القرآن الكريم. وما أراني أستطيع أن أوفي الدكتور / علي القاسمي المشرف على مديرية الثقافة والاتصال بالمنظمة الإسلامية للعلوم والتربية، حقه من الشكر والعرفان على جميل صبره وحسن أدبه ونحن على طريق كتابة هذا البحث؛ كما يطيب لي أنأشكر خلفه الدكتور / مصطفى أحمد علي الذي أرسل إلينا باسم المنظمة تقريرطا للكتاب ثبت هنا جملًا منه:

"السلام عليكم ورحمة الله وبركاته وبعد؛ فيطيب لي أنأشكركم باسم المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة، على ما أسدتموه من خدمة جليلة في مجال الثقافة الإسلامية بكتابكم عن "القرآن الكريم" الذي قبلته المنظمة لإثراء قاعدة المعلومات الإسلامية التي تعدها في ظل نظام الإنترنـت، وإن كان هذا العمل الفيمـي الذي قمت به يساهم إسهاما كبيرا في النزود عن الإسلام وتصحيح ما يتعلـق بالمعرفة بهـ من التباسـ وأخطاءـ، خاصةـ في المجتمعـ الغربيـ. وإن كان لعملـكم هذا قيمةـ

بالغة وسوف ينتج ثمرة صالحة ونفعاً جارياً في الحاضر والمستقبل، فإن أجره الحق يكون عند الله، فندعوه سبحانه وتعالى أن يضاعف لكم الثواب في الدنيا والآخرة."

وشكري بلا شك مصاعد للمنظمة الإسلامية للعلوم والتربية والثقافة؛ وللقائمين عليها، وعلى رأسهم أخي الفاضل المفكر والداعية الإسلامي الدكتور عبد العزيز التويجري رئيس عام المنظمة.

كماأشكر تلميزي الواعد/ محمد أحمد إبراهيم الذي اضطلع بمراجعة هذا الكتاب وتنسيقه وإخراجه في صورته الأخيرة.

ويطيب لي كذلك أن أشكر دار النشر للجامعات والقائمين عليها، وبخاصة السيد/ سليمان رفاعي وذلك لمابذلوه من جهد في سبيل طباعة هذا الكتاب ونشره.

وأخيراً وليس آخرأُجزي أخلص الشكر وأعمق التقدير لزوجتي الدكتورة نورشيف عبد الرحيم رفعت أستاذة العقيدة والفلسفة بكلية البنات الإسلامية بجامعة الأزهر؛ والتي كان لها أكبر الفضل في إخراج هذا الكتاب إلى النور، وذلك لما أبدتها من ملحوظات وبذلتُه من جهد في تجميع بعض مادته، والإشراف على طباعته.

## المؤلف

## مُقدَّمة

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً قيماً، وجعله نوراً هادياً، وروحاً سارياً، ومعجزة باقية، وحجة ملزمة، كما جعله عصمة ونجاةً لمن تمسك به وعمل بحكمه، وأمن بتشابهه، وتخلق بأخلاقه، والصلة والسلام على من كان خلقه القرآن، محمد بن عبد الله الذي أرسله الله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله وكيلاً، البشير النذير، والسراج المنير، والمثل الكامل، والداعي الصادق إلى الله تعالى، الذي حقق بالقرآن في المدة القصيرة ما لم يتحقق بشرٌ في الأحقاب الطوال، بل على مدار التاريخ الإنساني كله.

القرآن الكريم هو كلام الله القائم المعجز المنزَل من لدْنِه تعالى، على قلب رسوله محمد ﷺ بلسان عربي مبين، المنقول عنه بالتواتر، والمكتوب في المصاحف، والمتبع بتلاوته، المأمور بقراءته وتدبره والعمل به وبتحكيمه في الأمور كلها؛ والقرآن الكريم هو معجزة الرسول ﷺ السباقة على مر العصور، وهو قاعدة الإسلام ومصدر التشريع، والأخلاق والسلوك عند المسلمين؛ وهو الأصل الذي ترجع إليه، وتقاس عليه جميع المعاملات الإسلامية، وهذا الكتاب هو أساس حضارة المسلمين وأصل علومهم ومعارفهم، وهو كتاب شامل لكل ما ينفع الناس في الأرض ويضمن لهم السعادة في الدارين.

القرآن هو دستور الخالق لإصلاح الخلق متى نزل وإلى أن تقوم الساعة، لا كتاب بعده، ختم الله به الكتب، وأكمل به الدين، وأتم به النعمة على المسلمين؛ وهو يمثل قاعدة اللغة العربية وسماتها وتجهازها وضوحاها، وهو خير داعٍ إليها وداعٍ عليها، وهو كاملٌ في لغته وفي علومه وفي آثاره النفسية والعقلية؛ وعلى أساسه تحدثت معاً الشخصية المسلمة والمووية الإيمانية للمجتمع المسلم، وتميزت الحضارة الإسلامية عن غيرها من الحضارات.

لم ينزل القرآن الكريم على رسول الله ﷺ جملة واحدة في وقت واحد ولا في مكان واحد، وإنما نزل مفرقاً في مدد زمنية مختلفة؛ وانطلاقاً من القرآن الكريم نفسه فقد استقر علماء القرآن والفقسرون على أن للقرآن الكريم تنزيلات ثلاثة:  
الأول: صدوره عن الله في اللوح المحفوظ.

الثاني: نزوله من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السماء الدنيا – وقد نزل القرآن في كلا التَّنْزِيلَيْنِ جملة واحدة.

أما الشُّكُوكُ الثالث: فهو نزول جبريل عليه السلام به من حماساً آيات تلو آيات، على الرسول عليه السلام بحسب المناسبات والأحوال؛ ومراعاة لتبسيط فواد النبي عليه السلام بالقرآن، وتبسيط القرآن أيضاً في فواده عليه حفظاً وتمكيناً؛ ثم في أفندة الصحابة استظهاراً وتطبيقاً؛ وقد استغرق نزول القرآن على النبي ثلثاً وعشرين سنة.

أول آيات نزلت من القرآن: «أَقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ خَلَقَ الْإِنْسَنَ مِنْ عَلْقٍ» (١) أَقْرَا وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ (٢) الَّذِي عَلِمَ بِالْقَلْمَرِ (٣) عَلِمَ الْإِنْسَنَ مَا لَمْ يَعْلَمْ (٤) (العلق: ١: ٥); تلك الآيات التي تتكلم عن أول مراحل نزول القرآن (أَقْرَا) يعني تعلم وعلم، أقرأ واستقرئ؛ كما تتكلم عن أول مراحل الخلق بالنسبة للإنسان المخاطب بالقرآن «خَلَقَ الْإِنْسَنَ مِنْ عَلْقٍ»، وتتكلّم كذلك عن تعليم الإنسان بالقلم كأن المداد هو مادة خلق العلم كالعلق الذي هو مادة الخلق؛ وفي هذه الآيات أيضاً نداءً للمسلمين أن يلاحظوا وينجروا ويستنتجو. وقد ربط الله تعالى في هذه الآيات المتصلة بين طلب القراءة وبين عملية الخلق، الخلق الأول والخلق المتتجدد. هذا من جانب، ومن جانب آخر فقد ربطت الآيات بين العلم الأصلي وبين العلم المتتطور المنشق عنه، وربطت ذلك كله في النهاية برب العالمين، أكرم الأكرمين، الذي خلق وعلم ورزق ودبّر قبل أن يُكَلِّفَ؛ وهذه من المناسبات القرآنية اللطيفة. وأخر سورة نزلت من القرآن الكريم هي سورة النصر نزلت بعد حجة الوداع في

من، وقد استنتاج منها ابن عباس عليهما السلام، قرب وفاة النبي عليه السلام.

والقرآن منه ما هو مكي ومنه ما هو مدين، والفاصل الزمني بينهما الهجرة النبوية. ومن القرآن ما نزل بليل وما نزل بنهار، وما نزل بالبيت وما نزل بالغار، ومنه ما نزل على الجبل وما نزل بالمسجد، ومنه ما نزل في الْحِلْ (الحل) ومنه ما نزل في الترحال، ومنه ما نزل بحضوره بعض الصحابة ومنه غير ذلك؛ وقد استقر نزول القرآن على رسول الله عليه السلام اثنين وعشرين سنة، وشهرين، واثنين وعشرين يوماً.

عدد سور القرآن ١١٤ سورة، وثلاثين حزءاً، وعدد آياته - على الأرجح - (٦٢٣٦) آية بحسب العد الكوف؛ وعدد كلماته (٧٧٤٧٣) كلمة؛ وعدد حروفه بالرسم - يعني كتابةً - (٣٢٣٠٧١) حرفاً؛ وعدد حروفه باللفظ أو الصوت (٣٣٢٥٨٨)؛ والفرق بين المرسم والمفروض منه (٩٥١٧)، وهذا الفرق ناتج عن الحروف المشددة إذ أنها ترسم حرفاً واحداً وتلفظ حرفين.

وقد سَمِّيَ اللَّهُ تَعَالَى هَذَا الْكِتَابُ بِالْقُرْآنِ، وَهُوَ أَحْصَى أَسْمَائِهِ وَأَدْلَمُهَا عَلَيْهِ عَلَى الإِطْلَاقِ، وَبِالْفَرْقَانِ، وَبِالضَّيَاءِ وَالنُّورِ، كَمَا سَمِّاهُ الْكِتَابُ وَالْحَكْمَةُ، وَالذِّكْرُ، وَالْوَحْيُ، وَالرُّوحُ ... إِلَخٌ؛ وَكُلُّ اسْمٍ مِّنْ هَذِهِ الْأَسْمَاءِ يُشِيرُ إِلَى صَفَةٍ قُرْآنِيَّةٍ خَاصَّةٍ تُبَرَّعُ بِهَا جَانِبٌ مِّنْ جُوانِبِ الْقُرْآنِ الْكَثِيرَةِ وَالْمُتَنَوِّعَةِ، وَكَمَا ذَكَرَ اللَّهُ تَعَالَى أَسْمَاءَ الْقُرْآنِ فِي الْقُرْآنِ عَرَفْنَا كَذَلِكَ مَصْدِرَ هَذَا الْكِتَابِ: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عِوْجَاجًا﴾ (الْكَهْفُ: ١) ﴿وَإِنَّكَ لَتَلْقَى الْقُرْءَانَ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلَيْمٍ﴾ (النَّمْلُ: ٦)، ﴿تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ﴾ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدُ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الْلَّهِيَّاتِ﴾ (الزُّمُرُ: ١ - ٢)، ﴿الرَّحْمَنُ عَلَمَ الْقُرْءَانَ﴾ (الرَّحْمَنُ: ١ - ٢)؛ وَعَرَفْنَا كَذَلِكَ الشَّهْرَ الَّذِي نَزَلَ فِيهِ هَذَا الْكِتَابُ الْعَزِيزُ وَذَكَرَهُ بِاسْمِهِ دُونَ سَائِرِ الشَّهْرَوْنَ فَقَالَ تَعَالَى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبُشِّرَتِ مَنِ الْهُدَى وَالْفُرْقَانُ﴾ (الْبَقْرَةُ: ١٨٥)؛ وَعَرَفْنَا الْلَّيْلَةَ الَّتِي أُنْزَلَ فِيهَا الْقُرْآنُ جُمْلَةً: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ﴾ (الْقَدْرُ: ١)، وَلَذِكْرِ عَظَمِ اللَّهِ تَعَالَى شَهْرِ الْقُرْآنِ بِالصِّيَامِ وَالْقِيَامِ وَالصَّدَقَةِ، كَمَا عَظَمَ لِيَلَةَ الْقَدْرِ بِاِختِصَاصِهَا بِعَظِيمِ الْفَضْلِ وَالْقَدْرِ وَعِزِيزِ الْأَجْرِ لِلْعَامِلِينَ فِيهَا. وَقَدْ حَدَّدَ اللَّهُ تَعَالَى لَنَا كَذَلِكَ مِنَ الَّذِي نَزَلَ بِالْقُرْآنِ عَلَى مُحَمَّدٍ وَكِيفِيَّةَ هَذَا النَّزُولِ فَقَالَ: ﴿نَزَلَ بِهِ الْرُّوحُ الْأَمِينُ﴾ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ (الشَّعْرَاءُ: ١٩٣ - ١٩٤)، ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ﴾ ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مُكِبِّنٍ ﴿مُطَاعٌ ثُمَّ أَمِينٌ﴾ (التَّكْوِيرُ: ١٩ : ٢١).

وَمَعْنَى قَوْلِ الْحَقِّ سَبْحَانَهُ: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ﴾ أَيْ إِنَّهُ يَعْنِي الْقُرْآنَ، نَقْلُ رَسُولٍ أَمِينٍ صَادِقٍ، وَهُوَ جَبَرِيلُ تَكَلَّمُ بِالْقُرْآنِ لِرَسُولِ اللَّهِ وَعَلِمَهُ إِيَاهُ تَلْقِيَنَا وَمَشَافِهَةَ، وَلَيْسَ مَعْنَى ذَلِكَ أَنَّ الْقُرْآنَ هُوَ كَلَامُ جَبَرِيلٍ أَوْ كَلَامُ مُحَمَّدٍ؛ بَلْ هُوَ كَلَامُ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿فَأَوْحَى إِلَيْهِ عَبْدِهِ مَا أَوْحَى﴾ (النَّجْمُ: ١٠) وَفِي هَذَا إِشَارَةٌ إِلَى الْوَحْيِ الْمُبَاشِرِ دُونَ وَاسْطَةٍ. وَأَخْبَرَنَا اللَّهُ تَعَالَى أَيْضًا عَنْ طَرِيقَةِ نَزُولِ الْقُرْآنِ بِقَوْلِهِ: ﴿وَقُرْءَانًا فَرَقْتُهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَّلْتُهُ تَنْزِيلًا﴾ (الْإِسْرَاءُ: ٦)، ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نَزَّلَ عَلَيْهِ الْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِتُثْبِتَ بِهِ فُوَادُكَ وَنَزَّلْتُهُ تَنْزِيلًا﴾ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ إِلَّا

جَعْنَاكَ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿٣٢ - ٣٣﴾ (الفرقان: ٣٢ - ٣٣)؛ ففي هاتين الآيتين سمي الله تعالى القرآن "حقاً" وذكر معه التفسير، بمعنى أن القرآن مفسر لمعنى الحياة؛ كما أن فيه إجابات على تساؤلات البشر على اتساعهم وتتنوعهم وتجددتهم وتعاقبهم جيلاً بعد جيل؛ وقد قلنا إن القرآن صالح لمخاطبة أهل البيئات المختلفة والعقليات المتنوعة ولجميع مستويات التمدن، والتحضر في كل عصر وفي كل مصر.

كذلك يَسِّنُ الله تعالى طريقة تلقى محمد ﷺ للقرآن، وتكفل الله سبحانه وتعالى بحفظه في صدر الرسول ﷺ أولاً وبتوقيفه على طريقة قراءته: ﴿لَا تُخْرِكْ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ﴾ إِنَّ عَلَيْنَا حِمْمَدٌ وَفُرَاءَنَاهُ ﴿فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبَعَ قُرْءَانَهُ﴾ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَاءَنَاهُ ﴿القيمة: ١٦ : ١٩﴾؛ ويقول تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ﴾ (الحجر: ٩)، ويقول تعالى: ﴿وَلَا تَعْجَلْ بِالْقُرْءَانِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُرُ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا﴾ (طه: ١١٤) (١)، هذه الآيات الكريمة تعنى في عمومها أن الله تعالى يقول لمحمد ﷺ نحن متکفلون بجمعه في صدرك بقدرتنا، لا بفعل الذكرة والمذاكرة من قبلك، ونحن متکفلون كذلك بإقراءك القرآن كما هو عند الله تعالى، وهذه القراءة ملزمة لك، ولكل من يتلقى القرآن منك، أو من حفظه من أمتك وهكذا دواليك؛ فإنه ينبغي عليه في تعلم القرآن وحفظه أن يأخذه تلقينا، "ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا" بعد ثبيت القرآن في الصدور فإن علينا تفسيره وبيانه لك ولقومك، وكما حفظنا القرآن أثناء نزوله عليك حتى استقر في صدرك، وحفظته الأمة عنك، فإننا متکفلون كذلك بحفظه إلى قيام الساعة.

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال لنا على بن أبي طالب ﷺ: "إن رسول الله ﷺ يأمركم أن تقرعوا القرآن كما علمتم". وعن عبد الله بن مسعود قال: "اتبعوا ولا تبتعدوا فقد كفيتكم" وقال زيد بن ثابت: "القراءة سنة فاقرعوا كما تجدونه".<sup>(١)</sup>

وتكلم القرآن عن طبيعته الإعجازية التي تفوق قدرات البشر البينية والبلاغية، فرادى كانوا أم مجتمعين، إذ يقول تعالى: ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأُتُوا بِسُورَةٍ مِّنْ مِّثْلِهِ وَأَدْعُوا شَهِداءَكُمْ مِّنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾

(١) ابن ماجهـ. كتاب السبعة في القراءاتـ. تحقيق الدكتور شوقي ضيفـ. القاهرةــ دار المعارف طـ٣ـ ١٩٨٨ـ صـ٤٦ ، ٥١ - ٥٠ـ

فَإِن لَمْ تَفْعُلُوا وَلَن تَفْعُلُوا فَأَتَقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أَعْدَتْ لِكُفَّارِينَ ﴿٤﴾ (البقرة: ٢٣ - ٢٤)، ويقول عز وجل: «أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَنَهُ قُلْ فَاتَّوْا بِعَشْرِ سُورٍ مُّتَّلِمِّهِ مُفْتَرِسِتِي وَادْعُوا مِنْ أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَدِيقِينَ ﴿٥﴾ فَإِنَّمَا يَسْتَجِيبُ لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا أُنْزِلَ بِعِلْمٍ أَنَّهُ وَأَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَهُلْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴿٦﴾» (هود: ١٣ - ١٤)، ويقول تعالى: «قُلْ لَئِنْ أَجْتَمَعَتِ الْإِنْسُونُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذِهِ الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ﴿٧﴾» (الإسراء: ٨٨)، ويقول تعالى: «أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلَهُ بَلْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿٨﴾ فَلَيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مُّتَّلِمِّهِ إِنْ كَانُوا صَدِيقِينَ ﴿٩﴾» (الطور: ٣٣ - ٣٤)؛ وفي هذه الآيات دليل، بل أدلة على إعجاز القرآن الكريم، وعلى الله مُنْزَلٌ من عند الله تعالى.

كما حدد الله عز وجل لنا كذلك طبيعة القرآن الكريم ولغته، فقرر أنه سبحانه وتعالى أنزله بلسان عربي مبين، وأنه لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وأنه كتاب قيم غير ذي عوج ولا تناقض؛ وأنه كما وصفته الحجّة بحقّ قرآنًا عجباً، يهدى إلى الرُّشد؛ وأخبرنا تبارك وتعالى أنه "يسِّر" القرآن أي "سَهَّلَهُ" للحفظ والفهم، فقال تعالى: «وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُّدَكِّرٍ ﴿١٠﴾» (القمر: ١٧، ٢٢، ٣٢)، وقال: «فَإِنَّمَا يَسَّرْنَا بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ الْمُقْتَيَرِ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْمًا لُّدًا ﴿١١﴾» (مريم: ٩٧)، ويقول: «فَإِنَّمَا يَسَّرْنَا بِلِسَانِكَ لِعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿١٢﴾» (الدخان: ٥٨) وقد أمر الله تعالى محمداً ﷺ أن يقرأ القرآن: «وَأُوحِيَ إِلَى هَذِهِ الْقُرْءَانَ لِأَنذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ أَبْنَكُمْ لَتَشْهِدُونَ أَنَّ مَعَ اللَّهِ إِلَهَهُ أُخْرَى قُلْ لَا آشْهُدُ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَإِنِّي بَرِيءٌ مِّمَّا تُشْرِكُونَ ﴿١٣﴾» (الأعراف: ١٩)، «إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَذِهِ الْبَلْدَةِ الَّذِي حَرَمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿١٤﴾ وَأَنْ أَتُلُّوا الْقُرْءَانَ فَمَنْ أَهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِنَ الْمُنذِرِينَ ﴿١٥﴾ وَقُلْ لِلْحَمْدُ لِلَّهِ سُبُّوكُرْ إِبَيْتِهِ فَعَرَفُوهُنَا وَمَا رَيْلَكَ بِغَفْلِي عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿١٦﴾» (النمل: ٩١ - ٩٣).

«إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لَرَادُكَ إِلَى مَعَادٍ قُلْ رَبِّ أَعْلَمُ مَنْ جَاءَ بِالْهُدَى وَمَنْ

هُوَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿٨٥﴾ (القصص : ٨٥)، ومعنى "فَرَضَ عَلَيْكَ" أى فرض عليك تلاوته وإبلاغه للناس.

﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِتُنذِرَ أُمَّ الْقُرْبَى وَمَنْ حَوْلَهَا وَتُنذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لَا رَبِّ فِيهِ فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ (الشورى : ٧)

﴿ فَذَكِّرْ بِالْقُرْءَانِ مَنْ شَاءَ فَوَاعِدٌ ﴾ (ق : ٤٥)

﴿ أَوْزِدْ عَلَيْهِ وَرِيلَ الْقُرْءَانَ تَزَيِّلًا ﴾ (المزمول : ٤)، أى اقرأه على تمهل، فإنه أكثر عوناً على فهم القرآن وتدبّره، وهكذا كان يقرؤه ﷺ. عن عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ كان يقرأ السورة فيرتّلها حتى تكون أطول من أطول منها.

وفي صحيح البخاري عن أنس أنه سُئل عن قراءة رسول الله ﷺ فقال كان مدداً ثم قرأ ﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾ بِمَدْ ﴿بِسْمِ اللَّهِ﴾ وَبِمَدْ ﴿الرَّحْمَنِ﴾ وَبِمَدْ ﴿الرَّحِيمِ﴾ آخر جه البخاري.

وعن أم سلمة رضي الله عنها أنها سُئلت عن قراءة رسول الله ﷺ فقالت: "كان يقطع قراءته آية آية..." الحديث. وهذا مصدق قوله تعالى أيضاً : ﴿ وَقُرْءَانًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَّلْنَاهُ تَزَيِّلًا ﴾ (الإسراء : ٦).

فهذا هو رسول الله ﷺ قد أمر بقراءة القرآن، فقرأه آناء الليل وأطراف النهار؛ وكان القرآن الكريم هو شغله ﷺ قولاً و عملاً، وقد عُني صحابة رسول الله ﷺ بقراءة القرآن الكريم وتدبّره منذ أن نزلت الآيات الأولى وحتى الآيات الأخيرة فيه، لا سيما وقد شملتهم الأمر الإلهي في قوله تعالى: ﴿ وَرِيلَ الْقُرْءَانَ تَزَيِّلًا ﴾ وقوله: ﴿ أَقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾؛ وحيث جاءهم الأمر وتوجه إليهم وإلى عموم المسلمين الخطاب الرباني بأن يقرءوا القرآن ويتدبّروه، إذ يقول تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوْجَدُوا فِيهِ أَخْتِلَافًا كَثِيرًا ﴾ (النساء : ٨٢)، ويقول: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (الزخرف : ٣)، ويقول: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْكَلُونَ ﴾ (الزخرف : ٤٤)، ويقول: ﴿ فَاقْرَءُوا مَا يَسَّرَ مِنَ الْقُرْءَانِ ﴾ (المزمول : ٢٠).

وأمرنا الله تعالى بالتأدب مع القرآن حين يُتلى علينا، أن نخشع له ونترق عند سماعه يقول تعالى: ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْءَانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ﴾ (الأعراف: ٤٠)

والله سبحانه وتعالى يشهد قراءتنا ويجازينا عليها خيراً، يقول تعالى: ﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَاءٍ وَمَا تَتَلَوَ مِنْهُ إِنْ قُرِئَ إِنْ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شَهِيدًا إِذْ تُفَيِّضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزِبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ﴾ (يونس: ٦١)، ويقول تبارك وتعالى أيضاً: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْءَانَ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ﴾ إنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَنٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾ (النحل: ٩٨ - ٩٩)

الأمر بالاستعاذه من الشيطان الرجيم عند الشروع في قراءة القرآن إنما جاء لطهارة القلب من وساوس الشيطان وإفراط العقل والبال لكلام الله تعالى، وجمع القلب بالكلية لقراءة القرآن حتى يصل نوره المبين إلى القلب، وإلى الروح فيحييهم ويجلوهم؛ فالشيطان إذا حضر القراءة حصد الخير المترتب عليها، وصرف الثواب المرجو منها.

وإذا ما قرأ الإنسان القرآن بمحاجحة وجوارحه وبقبليه وعقله فإنه يدخل في المعيشة الإلهية ويحجب أميناً في حرم القرآن الكريم، ويصل إلى الحق من طريق الحق، ويهتدى إلى الصراط المستقيم: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلّٰتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّهُمْ أَحْجَرًا كَبِيرًا﴾ (الإسراء: ٩) ﴿وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا﴾ (الإسراء: ٤٥)

والقرآن شفاء من كل داء جسماني أو روحي، والقرآن مخلص من كل مكدر ومنعّص، يقول تعالى: ﴿وَسَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمٍ مُّؤْمِنِينَ﴾ (التوبه: ١٤)، ويقول: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَتَصَدَّقُوا فَلَوْلَهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمِنُ الْقُلُوبُ﴾ (الرعد: ٢٨) وكما أن القرآن ذكر فإنه مذكرة، يقول تعالى: ﴿ طه ﴿ مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لِتَشْقَقَ ﴾ (طه: ١ - ٢)، ﴿ لِنَنْتَهِ بِهِ فَوْادِكَ﴾ (الفرقان: ٣٢).

يقول أبو منصور الأهرى محمد بن أحمد: " جاء في التفسير أن كتب أهل الأديان مثل

التسوّرة والإنجيل والزبور، إنما يتلوها أهلها نظراً ولا يحفظونها كأن يسردها أحدهم عن ظهر قلبه سرداً، ولأنهم لا يكادون يحفظونها من أولها إلى آخرها كما أنزل الله حفظاً، كما تحفظ هذه الأمة القرآن، ومن عجيب تيسير الله القرآن إجراؤه للذكر والمذاكرة بإقداره لمن لم ينزل بلسانه، ومن لا يفهم معانيه أن يحفظه، كما يحفظه من نزل بلسانه من العرب وأمكنه أن يفهم تأويله، وأن يحفظه الأمي الذي لا يكتب ولا يتلو الكتب، والقارئ الريّضُ، والصغير والكبير والمغرب والفصيح والألكن<sup>(١)</sup>.

ذكر الله تعالى أن القرآن هو نعمة الله على البشر، وأن فيه المهدى والنور واليقين والسعادة والفوز في الدارين؛ وأن الله ما فرط فيه من شيء ولا ترك أمراً فيه صلاح الإنسان إلا أنزله فيه، وأن القرآن كتاب جامع لكل أصول العلوم بصنوفها المختلفة، بل إن القرآن نفسه كتاب علم؛ وعلى قاعدته أسسَت المعرفة الإسلامية، وبه قامت دولة الإسلام وسيسَّت الأمة الإسلامية ودبرت شعوها. وعلم القرآن ليس علماً تجريدياً أو نظرياً يراد به التهويّم أو التهويل أو عزل الناس عن الحياة، وإنما هو علم مقرن بالعمل لا ينفك عن الإيمان الراسخ والأخلاق السامية والقيم العالية والأهداف النبيلة أُبَيَّةً، وكما ذكر الله تعالى فضل القرآن، كذلك تَوَهَ النبي ﷺ بالقيمة الأسمى لهذا الكتاب العظيم؛ عن عثمان بن عفان عن النبي ﷺ قال: "خَيْرُكُمْ مَنْ تَعْلَمَ الْقُرْآنَ وَعَلِمَهُ" افرد بإخراجه البخاري. وروى عبد الله بن عمر عن النبي ﷺ أنه يقال لقارئ القرآن: "اقرأ وارق ورثّل كما كنت ثرثّل في الدنيا فإن مَنْزَلَتْكَ عَنْ آخِرِ آيَةٍ تَقْرُؤُهَا" أخرجه أبو داود<sup>(٢)</sup>؛ وروى عقبة بن عامر عن النبي ﷺ - أنه قال: "لا يُعذَّبُ اللَّهُ قَلْبًا وَعَنِ الْقُرْآنِ". وروى أنس بن النبي ﷺ أنه قال: "إِنَّ اللَّهَ أَهْلِينَ مِنَ النَّاسِ حَمْلَةَ الْقُرْآنِ هُمْ أَهْلُ اللَّهِ وَخَاصَّتِهِ" أخرجه الديلمي عن عقبة بن عامر. وروت عائشة رضي الله عنها، عن النبي ﷺ أنه قال: "مَنْ تَعْلَمَ الْقُرْآنَ وَحَفَظَهُ، أَدْخِلْهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ، وَشَفَعْهُ فِي عَشْرَةِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ كُلِّهِ قَدْ أَسْتَوْجِبَ النَّارَ" رواه ابن ماجة في المقدمة. ومن خطبة للنبي ﷺ: "إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ، أَحَمْدُهُ وَأَسْتَعِنُهُ، نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ أَنفُسِنَا، وَسَيَّئَاتِ أَعْمَالِنَا؛ مَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَلَا مُضْلَلَ لَهُ، وَمَنْ يَضْلِلْ فَلَا هَادِي لَهُ؛ وَأَشَهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ؛ إِنَّ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ، قَدْ أَفْلَحَ مِنْ زَيْنَهُ فِي قَلْبِهِ"

(١) معان القراءات ج ١ ص ٩٢ عدلنا كلمة "يحفظونه"، وشطينا كلمة "منهم" في النص ليستقيم المعنى.

(٢) حديث رقم ١٤٦٤ ج ٤ ص ٧٣؛ والترمذى في السنن (٤٠٥٠)

وأدخله في الإسلام بعد الكفر، واختاره على ما سواه من أحاديث الناس، إنه أصدق الحديث وأبلغه. أحبوا من أحب الله، وأحبوا الله من كل قلوبكم، ولا تملوا كلام الله وذكره، ولا تقسووا عليه قلوبكم، اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً. اتقوا الله حق تقاته، وصدقوا صالح ما تعلمون بأفواهكم، وتحابوا بروح الله بينكم<sup>(١)</sup>. وقال ﷺ: "ستكون فتنٌ قيل: وما المخرج منها؟ قال: كتاب الله، فيه ثواب ما قيلكم وثواب ما بعدكم وحكم ما بيكم<sup>(٢)</sup>: وأخرج سعيد بن منصور عن ابن مسعود قال: "من أراد العلم فعليه بالقرآن، فإن فيه علم الأولين والآخرين". قال البيهقي: يعني أصول العلم. ووصف الإمام علي كرم الله وجهه القرآن بأنه: "نور لا تطفأ مصابيحه"<sup>(٣)</sup>. عن الربيع بن سليمان قال: سمعت الشافعى يقول: "من فرأ القرآن عظمت قيمته؛ ومن تفقه نيل قدره؛ ومن كتب الحديث قويٍّ حجته؛ ومن تعلم اللغة رق طبعه؛ ومن تعلم الحساب جزل رأيه؛ ومن لم يصن نفسه لم يفعله علمه"<sup>(٤)</sup>. وقال الإمام الشافعى عليه السلام أيضًا: "جميع ما تقوله الأمة شرح للسنة، وجميع السنة شرح للقرآن". وأخرج أبو نعيم وغيره، عن عبد الرحمن بن زياد بن أنعم قال: قيل لموسى عليه السلام: يا موسى إنما مثل كتاب أَحْمَد في الكتب المنزلة، بمنزلة وعاء فيه لبن، كلما مَحَضْتَه أَعْطَاكَ زبداً<sup>(٥)</sup>؛ وهذا وصف عظيم للقرآن العظيم؛ فهو كتاب لا تنتهي عجائبه، ولا تنفد ذخائره.

القرآن هو معجزة الإسلام ودستوره الشامل ومنهجه الكامل، والنبي ﷺ هو مُبلغ هذا الكتاب الكريم ومبينه للناس قولًا وعملًا، والداعي إليه جميع البشر بإذن ربهم إلى الصراط المستقيم، صراط الله الذي له ملك السماوات والأرض؛ القرآن هو الذي أبقى على اللغة العربية، وجعلها لغة عالمية ولغة حية، باقية إلى اليوم وإلى قيام الساعة إن شاء الله تعالى.

القرآن هو سفير هذه اللغة إلى الآفاق، إلى الجزر النائية والبلاد القاصية والقارارات المتراكمة؛ هو جامعة القلوب، ورابطة الأخوة بين المسلمين، وهو عصمتهم من الانحراف والانحراف، وهو حكمهم وقاضيهم وناصحهم وزاجرهم وشفيعهم، ونورهم الذي يسعى

(١) كنز العمال ١٢٤/٦، ١٢٥.

(٢) آخرجه الدارمي في كتاب فضائل القرآن

(٣) فتح البلاغة تحقيق بشرح الإمام محمد عبده دار المعرفة ٢/٧٧٧.

(٤) ابن الحوزي - جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن (٥١٠ - ٥٩٧ هـ) التبصرة . تحقيق طه عبد الرءوف سعد، وعمرو أحمد عطوة (إسكندرية - دار ابن حليدون ج ٢ - ص ٢١٢).

(٥) السيوطي معرك القرآن ١/١٣ - ١٩

بين أيديهم وبأيدهم في الدنيا والآخرة، والنبي ﷺ هو مثُلُ المسلمين الأعلى، وقد وُثِّقَ المثل في جميع شئون الدنيا والدين، وإذا كان القرآن هو معجزته القولية، فأخلاقه ﷺ هي معجزته العملية. ولن تضل هذه الأمة أو تذل أو تزول ما دام هذا القرآن فيها يتلى، وعلى سلوكها وعملها يهيم، وفي كل شئون حياتها يُطبّق ويُحَكَّم.

هذه هي أول دراسة نقدية شاملة على حد علمنا لآراء المستشرقين وجوائزهم حول القرآن الكريم، وبالتحديد كما جاءت في دائرة المعارف الإسلامية تحت مادة القرآن، وما يتصل به من موضوعات.

إن دراسة ما جاء بهذه الموسوعة عن القرآن الكريم يعني دراسة خلاصة ما انتهت إليه البحوث والحاولات الاستشرافية في مجال الدراسات القرآنية بشكل عام.

وإذا كان للمستشرقين جهودهم التي لا تنكر في خدمة البحث العلمي والاهتمام بالعلوم الإسلامية والعنابة بالتراث الإسلامي، وإذا كان لبعضهم فضل التسويف المنصف بقيم الإسلام والحضارة الإسلامية، فإن لهم أيضاً أخطاءً وأغالط، وخرجاً أحياناً كثيرة عن المنهج العلمي، ينبغي إظهارها والرد عليها وبخاصة فيما يتصل بالقرآن الكريم، والنبي ﷺ.

وإذا كان الرد على المستشرقين ومن لفَّ لفيفهم، يعتبر واجباً على المسلمين في كل وقت، فإنه في هذا العصر بالذات يعتبر من أوجب الواجبات عليهم، فقد أصبحت الكلمة والصورة في وقتنا الحاضر أبلغ خطرًا من الأسلحة والجيوش الجرارة، وعَدَتْ أساليبُ الدعاية المدروسة أشدَّ تأثيراً على الإنسان نفسه من الخطاب والمواعظ المسطحة والعبارات الججحة، يُسْتَوِي في ذلك الخاصة والعامة من الناس.

والقرآن كتابٌ عالمي، سواءً أكان في لغته الأصلية، اللغة العربية، أم في الترجمات المختلفة التي ظهر فيها، أم في الدراسات التي كتبت وتكتب عنه، والتي تتفاوت قوتها وضعفها، وإنصافها وإيجافها، وسطوحية وعمقاً، وخطأً وصواباً؛ ومن الملاحظ أن ترجمات معان القرآن المبكرة وكذلك الدراسات التي قامت عليها، والدراسات الإسلامية في الغرب بوجه عام قام بها علماء وباحثون غير مسلمين، وأغلبهم إن لم يكن كلهم، من رجال الدين اليهودي أو المسيحي، وأما دخول المسلمين في هذا الميدان فقد جاء متأخراً؛ وحتى ما يُقدمه المسلمون، سواءً أكان في مجال الترجمة أم في مجال الدراسات والبحوث باللغات غير الإسلامية في معظمها، ينقصه الكثير من الصقل والحرارة الأدبية والدقة في التعبير.

إن تقديم الإسلام للغرب في حاجة إلى تعاون العلماء الأكفاء وتضافر الجهود المخلصة في سبيل تقديمه في صورته الحقيقة، وتولي الرد على المستشرقين ونقاد الإسلام من الغربيين بالمنهج نفسه الذي يفهمونه، وبالأسلوب الذي يرتضونه، وهذا ما حاولناه في هذه الدراسة، التي نرجو أن ننشرها باللغة الإنجليزية فيما بعد لتضاف إلى أعمال أخرى لنا قدمناها بهذه اللغة في الرد على خصوم الإسلام ونقاد القرآن.

اعتمدنا في دراستنا هذه على دائرة المعارف الإسلامية باللغة الإنجليزية الصادرة عن دار برييل للنشر بلندن في ١٩١٣ - ١٩٣٨م، والطبعة الجديدة الصادرة عن الدار نفسها بالاشتراك مع دار لوزاك للنشر بلندن عام ١٩٦٠م.

يستغرق مدخل القرآن في دائرة المعارف الإسلامية اثنين وثلاثين صفحة بحجم الموسوعة؛ تشمل كل صفحة منها على عمودين كبيرين تتراوح عدد أسطر العمود الواحد ما بين ٧٢ - ٧٤ سطراً.

والمقال بقلم المستشرقين "أ.ت. ويلش" (A.T. WELSH) و"ج.د. بيرسون" (J.D. PERSON)

و قبل أن نشرع في هذه الدراسة ينبغي أن نبين المنهج الذي اعتمدنا عليه في كتابتها.



## الخطة والمنهج

المنهج الذى اتبناه في هذا الكتاب يتلخص في عرض كلام الكاتب أو نقوله وشوواهده التي اعتمد عليها في دراسته أولاً؛ ثم إبراز أهم النقاط التي خالفه ونعارضه فيها مشفوعة بالرد عليها وذلك عن طريقين:

الأول: يأتي في شكل تعقيب على دعوى الكاتب.

الثان: في شكل مداخلة، وذلك عندما نضطر إلى قطع سياق حديثه، لتوضيح كلامه أو إظهار ما أجمله أو عمّى به على القارئ؛ ولهذا قد يبدو للقارئ أحياناً بعد المسافات بين النقاط موضوع الدراسة، إلا أنه مع ذلك سوف يلاحظ بوضوح، في الوقت نفسه، العلاقة العضوية الحية بين الموضوعات المختلفة التي تعالجها.

ومن خطتنا في هذا الكتاب أيضاً أننا قد نقدم للنقطة التي تتناولها بكلام مختصر نبين فيه وجهة نظر الإسلام قبل أن نعرض لآراء الكاتب. في هذه الدراسة نشير إلى كاتب المقال أحياناً باسمه وأحياناً أخرى بعبارة "زعم الكاتب"، أو "ادعى المستشرق" أو "قال المعارض". وإذا كانت الإشارة إلى مؤلف آخر ورد ذكره في النص فإننا نذكره باسمه تحديداً حتى نميز بينه وبين كاتب المقال بالموسوعة.

ومما هو جدير بالذكر أيضاً أن أبه على أنني - ككاتب مسلم - قد استعملت عبارات التسْبِيْح لله سبحانه وتعالى، عند ذكر لفظ الجلالة، وكذلك صليت وسلمت على رسول الله ﷺ عند ذكر اسمه الشريف تيمناً وتركتاً، وأضعناً ذلك بين قوسين في حالة ما إذا كان الكلام نقلأً عن المستشرقين، وذلك تبيهأ على أن ما بين القوسين من كلام ليس هو من كلامنا، ولا من صلب النص المترجم.

أما إذا ورد ذكر الاسمين الشريفين في ثابياً كلامي فقد استغنيت عن القوسين وأمضيت الكلام نسقاً واحداً متصلةً.

يشتمل مقال القرآن بالموسوعة الإسلامية على الموضوعات الرئيسية الآتية:

١ - القرآن (الأصل والمترادات)

### 1) ETYMOLOGY AND SYNONYMS

(أ) الاشتقاد والاستعمال القرآني

♦ DERIVATION AND KURANIC USAGE

(ب) المترادفات في القرآن

◆ SYNONYMS IN THE KUR'ĀN

٢- محمد ﷺ والقرآن

2) MUHAMMAD (PEACE BE UPON HIM) AND THE KUR'ĀN

٣- تاريخ القرآن بعد عام ٦٣٢ م

3) HISTORY OF THE KURAN AFTER 632

ويدور حول:

(أ) جمع القرآن

◆ THE COLLECTION OF THE KUR'ĀN

(ب) القراءات المتنوعة ومصاحف الصحابة

◆ VARIANT READINGS AND COMPANION CODICES

(ج-) كتابة المصحف الإمام واعتماد القراءات

◆ ESTABLISHMENT OF THE CANONICAL TEXT AND READINGS

٤- بنية القرآن

4) STRUCTURE OF THE KUR'ĀN

ويتناول النقاط الآتية:

(أ) السور وأسماؤها

◆ THE SURAS AND THEIR NAMES

(ب) الآيات

◆ THE VERSES

(ج) البسمة

◆ THE BASMALA

(د) الحروف المقطعة أو الغامضة

◆ THE MYSTERIOUS LETTERS

٥- الحوادث والمناسبات التاريخية في القرآن

5) CHRONOLOGY OF THE TEXT

ويشمل:

أ- الإشارات التاريخية في القرآن

◆ HISTORICAL REFERENCES IN THE KUR'ĀN

## بـ- التاريخ الإسلامي المعتمد للقرآن

## ◆ TRADITIONAL MUSLIM DATING

جـ- التاريخ الغربي الحديث للقرآن

## ◆ MODERN WESTERN DATING

## 6) LANGUAGE AND STYLE

٦ - اللغة والأسلوب

تحت هذا العنوان تعالج الموضوعات الآتية :

أ- لغة القرآن

## ♦ LANGUAGE OF THE KUR'ĀN

## بـ- المفردات غير العربية في القرآن

## ◆ FOREIGN VOCABULARIES

جـ- الأسجاع والفوائل المتكررة في القرآن

## ◆ RHYMES AND REFRAINS

- د- الشكل التخطيطي والاعتبارات المتعددة (الأسجاع والفواصـ، القرآنية)

## ◆ SCHEMATIC FORMS AND MULTIPLE ACCOUNTS

## ٧- الأشكال الأدبية والمواضيعات الرئيسة

## **7) LITERARY FORMS AND MAJOR THEMES**

ويندرج تحته:

أ-أقسام القرآن وما يتصل بها من أشكال أخرى

## ◆ OATHS AND RELATED FORMS

## بـ-آيات النظر في الأنفس وفي الآفاق

◆ SIGN PASSAGE

## جـ-آيات الأمر بصيغة "قل"

◆ SAY PASSAGES

## د-الأمثال " في القرآن "

## ◆ NARRATIVES

هـ - آيات الأحكام

## ◆ REGULATIONS

## و- آيات العبادات والشعائر

## ◆ LITURGICAL FORMS

## ز - موضوعات قرآنیة أخرى

## ◆ OTHER KURANIC SUBJECTS

تناول الكاتب في هذا القسم بعض سمات السور المكية والسور المدنية مثل أوصاف الجنة والنار والحساب والعقاب وصفات الله وغير ذلك.

## ٨ - القرآن في حياة المسلمين وفکرهم

### 8) THE KUR'ĀN IN MUSLIM LIFE AND THOUGHT

هذه الموضوعات الثمانية وما اشتملت عليه من تفريعات كتبها أ.ت، ويلش، وقد ذيلتها قائمة من المصادر المهمة.

## ٩ - ترجمة القرآن

ويبحث فيه:

### أ- رأى علماء السلف في ترجمة القرآن

### ◆ THE ORTHODOX DOCTRINE OF THE TRANSLATION OF THE KUR'ĀN

ب- الترجمات واللغات التي ترجم إليها القرآن

### ◆ TRANSLATIONS OF THE KUR'ĀN INTO SPECIFIC LANGUAGES

وهذا الموضوع الأخير تولى كتابته المستشرق ج . د. بيرسون، وهو آخر موضوع فرعى في الموسوعة تحت مادة القرآن، وهو أيضاً مذيل بقائمة من المصادر المهمة.

وسوف نتناول بالعرض والتحليل والنقد هذه الموضوعات التي ذكرناها متبعين النسق نفسه في ترتيبها على ما هو عليه في الموسوعة؛ وللتيسير على القارئ جعلنا العناوين الرئيسية التي وضعها ويلش أبوباً وفصولاً، وحاولنا أن نقرب بينها من حيث حجم الباب والفصل، بما أمكننا إلى ذلك سبيلاً؛ سائلين المولى عز وجل التيسير والتوفيق بمنه وفضله.

**الأستاذ الدكتور / محمد محمد أبو ليلة**

**أستاذ مقارنة الأديان وأستاذ الدراسات الإسلامية باللغة الإنجليزية**

**Chairman قسم اللغة الإنجليزية**

**كلية اللغات والترجمة - جامعة الأزهر**

# الباب الأول

## القرآن

### الأصل والمترادافات

الفصل الأول ... الاشتراق والاستعمال القرآني

الفصل الثاني ... المترادافات في القرآن



# الفصل الأول

## الاشتقاق والاستعمال القرآني

لاحظ الكاتب أن أقدم استخدامٍ مؤيد بالشواهد للفظة "القرآن" قد أورده القرآن نفسه، حيث ظهر فيه حوالي السبعين مرة متضمناً معانٍ شتى.

يقول: أ. ت. ويلش: "إن معظم علماء الغرب قد قبلوا وجهة النظر التي طورها ف.

اسكوالى، وآخرون، والتي تذهب إلى أن لفظ "القرآن" مأخوذ من الكلمة السريانية Keryana (التي تعنى درساً في قراءة الكتاب المقدس كما هو مستعمل في الطقوس والشعائر النصرانية؟ يؤيد الكاتب هذا الرعم بالإحالة إلى مخطوط سريانى قد تم برجع إلى القرن السادس الميلادى وال موجود ضمن مخطوطات المتحف البريطانى بلندن، إلحاقي رقم ١٤، ٤٣٢ (Keryana d-yom ba awata lection for the day of supplications) التي ترجمتها "فصل مقتبسة من الكتاب المقدس لقراءتها بغرض الدعاء أو الابتهاج أثناء تأدية الطقوس النصرانية". ثم يتناول الكاتب رأى علماء اللغة المسلمين في معنى لفظة "قرآن" مقرراً أن جمهور علمائهم يُنصُّون ببساطة على أن اللفظة مشتقة من الفعل "قرأ" وأن كلتا وجهي النظر، الغربية والإسلامية، الخاضتين بتحديد المعنى اللغوى للفظة "قرآن" لها بعض الشواهد التي تؤيدتها في القرآن نفسه؛ ثم يضيف المستشرق إلى ذلك قوله: "إن الفعل "قرأ" لا يظهر في القرآن بهذه الكثرة نفسها التي يظهر بها الفعل "تلّى" الذي يدل أيضاً على القراءة؛ وتورد المخطوطات الكوفية القديمة لفظة "القرآن" بهذا الرسم هكذا بدون همزة، وهي بهذا الشكل مشتقة من "قرن" لا من "قرأ"، وهي بهذا المعنى تكون مأخوذة من "ضم الشيء إلى الشيء" أي جمع بينهما، مما حداً بعض الصحابة كفتادة وأبي عبيدة إلى القول بأن لفظة "قرآن" مأخوذة من "قرن" بمعنى ضم وجمع، لأن "قرأ" بمعنى "تلّى".

يدرك الكاتب وجهاً نظرً آخرى كم مقابل لتلك التي ذكرها فيقول إن حذف المهمزة يعتبر من سمات لهجة أهل مكة والمصاحف الكوفية القديمة، وإن لفظ "القرآن" له علاقة وشديدة بالفعل "قرأ" في الاستعمال القرآني، ويتهى الكاتب إلى القول بأن أصح الأقوال في تقرير هذه المسألة تكمن في أن لفظ "القرآن" كان قد استحدث أصلاً في القرآن نفسه لتأدية مفهوم الكلمة السريانية "قرياناً"، ولكنـهـ أـيـ لـفـظـ "الـقـرـآنـ" قدـ أـسـنـدـ إـلـىـ صـيـغـةـ

مصدر عربي يعني "قرآن"، على وزن "فعلان" المشتق من الفعل "قرأ"، ليكون منسجماً مع التراكيب القرآنية وجارياً على قواعد اللغة العربية.

و قبل أن نعرض التفسير الإسلامي الصحيح لكلمة "القرآن"، التي هي عنوان كتاب الله تعالى وأخص اسمائه وأشهرها، لا بد أن نبين الأخطاء التي تضمنها كلام الكاتب، والغرض الذي يهدف إلى تأسيسه في ذهن القارئ.

يزعم ويلش أولاً أن لفظة "القرآن" لا تعني غير القرآن نفسه في كل الموضع التي ذكرت فيها أيها كانت القرينة؛ وسوف نوضح خطأ الكاتب في هذا الرعم، وخطأ استنتاجه كذلك. أما ما ذهب إليه اسكتواللي - وأيده فيه معظم المستشرقين - من أن لفظة "قرآن" مأخوذة أصلاً من الكلمة السريانية "قريانا"، فزعم جافًّا لا دليل عليه من قريب ولا من بعيد، وهذا التفسير الغريب لم يخطر ببال أحد من أئمة علماء اللغة العربية، ولا يبال هو للاء الذين عنوا بجمع مفردات القرآن وتفسيرها.

فالثابت الذي يقدمه لنا السيوطي للألفاظ المعربة في القرآن في كتابه "الإتقان في علوم القرآن"<sup>(١)</sup> يخلو تماماً من هذه اللفظة؛ وقد راجعنا أيضاً كلَّ ما أتيح لنا من مصادر في هذا الباب، فلم نجد لها أيضاً أثراً ولا ظلاً؛ وهذا دليلٌ دامغٌ على أن كلمة "قرآن" عربية الأصل ومحتجة، وأن اللغة العربية لم تكن لتضيق بلفظة اتخذها الله تعالى عنواناً لكلامه القديم، وإنما لكتابه المعجز؛ وبالتالي فإن افتراض الكاتب واعتراضه لا مسوغ لهما.

إن الفعل "قرأ" بمشتقاته المتنوعة يعد من أبرز الأفعال والمشتقات في اللغة العربية، ولكن الكاتب يتجاهل هذه الحقيقة، ويزعم مع جمهور المستشرقين أن عنوان كتاب المسلمين منتحل من لغة أخرى، وينبغى أن يكون واضحاً أن وجود كلمة "قريانا" السريانية يعني أنها المشار إليه آنفًا لا يعني انتقالها إلى القرآن أبداً، وإلا لللزم أن يُعرَفُ المستشرقون متى، وكيف وصلت هذه الكلمة إلى القرآن؟ آخذين في الاعتبار أن كلمة "قريانا" السريانية تطلق - كما أشار الكاتب نفسه - على مجموعة نصوص مقدسة استُلمت من كتاب أو كتب معروفة، وذلك لاستخدامها كأدعية وابتهاجات دينية ضمن الطقوس الكنسية؛ مع أن كلمة "قرآن" تطلق على "القرآن" كله "حقيقة"، وعلى بعضه "مجازاً"، كالماء يُطلق على البعض كما يطلق

(١) جلال الدين عبد الرحمن السيوطي - الإتقان في علوم القرآن - تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم - القاهرة - مطبعة المشهد الحسيني ١٣٨٧ هـ - ١٩٦٧ م.

على الكل. والقرآن ليس أدعية؛ وإنما هو كتاب جامع يحتوى على أصول العلوم، وقواعد الإيمان، والأخلاق، والمعاملات، والتشريعات، وعلى السير والقصص، والمواعظ والأمثال، والأدعية والابتهايات، والنبوءات، وعلوم الآخرة من بعث وحساب وثواب وعقاب وجنة ونار؛ فالقرآن هو المصدر الذى يرجع إليه المسلمين في كل ما يهمهم من أمور دينهم ودنياهم.

سمى القرآن بهذا الاسم، لأنه كتاب يقرأ ويتميز على الكتب الأخرى، لكثرة ما يقرأ، قرأه الله تعالى وعلمه رسول الله ﷺ: **الرَّحْمَنُ عَلِمَ الْقُرْءَانَ** (الرحمن: ١) وقرأه جبريل عليه السلام على محمد ﷺ: **إِنَّهُ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى** (عَلَمَهُ شَدِيدُ الْفَوْىِ) (النجم: ٤ - ٥)؛ و قوله تعالى: **فَإِذَا قَرَأْتَهُ فَاتَّبِعْ قُرْءَانَهُ** (ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ) (القيمة: ١٨ - ١٩) ومعنى "قُرْءَانَهُ" في الآية أي قراءته، ومعنى "بَيَانَهُ" أي تفسيره وإظهاره، كما مرت الإشارة إليه.

وقرأ النبي ﷺ القرآن آية آية: **أَقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ** (خَلَقَ الْإِنْسَنَ مِنْ عَلَقٍ) **أَقْرَأْ وَرِبَّكَ الْأَكْرَمَ** (الَّذِي عَلِمَ بِالْقَلْمَرِ) (عَلِمَ الْإِنْسَنَ مَا لَمْ يَعْلَمْ) (العلق: ١: ٥)، **وَرَبِّ الْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا** (المزمول: ٤)، **فَإِنَّمَا يَسِّرَنَا بِإِلْسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ الْمُتَقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْمًا لَدَّا** (مريم: ٩٧)، **وَإِنَّكَ لَتَلْقَى الْقُرْءَانَ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ** (النمل: ٦)؛ و قوله تعالى: **وَقُرْءَانًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَّلْنَاهُ تَرْتِيلًا** (الإسراء: ١٠٦).

وقرأ صاحبة رسول الله ﷺ القرآن وعنوا به عناية كبيرة، فقد حفظوه وضبطوه وتعلّمוה وجمعوه في الصدور والسطور، وطبقوه في كل مجالات حياتهم المختلفة، يستوى في ذلك رجالهم ونسائهم، وكهولهم وصباياهم، عربיהם وعجمائهم. وعندما اتسعت رقعة الإسلام اتسع حفاظه، وعلمه، وتعلميه أيضاً، وانتشرت بكثرة دور تحفيظ القرآن، في البقاع الإسلامية كلها على ترامى أطراها واختلاف أحواها وبيئاتها ومدنیاتها، وتعدد أجناسها. ومن معجزات القرآن أنه كان يقرأ في لغته الأصلية في بلاد لم يكن لها عهد باللغة العربية.

لا يوجد كتاب في العالم قد عُني به أهله أكثر من القرآن؛ بل إن هناك كُتاباً مقدسة تطبع بالملالين، وتترجم إلى لغات العالمين ولهجاتهم؛ بل ويدفعها إلى الناس دون مقابل، في أفحى الطبعات وأجمل الإخراج، ومع هذا فإنها لا تجد من يقرؤها، وليس يقرأ منها غالباً إلا في مناسبة دينية أو لدراسة علمية بحثية، ولا يفوتنا أن نلتفت النظر هنا إلى أن بعض هذه الكتب المقدسة قد فقد بالكلية؛ ومنها ما بقي بعضه ودخله التحرير والتبديل.

وننتقل الآن إلى نقطة أخرى مهمة أثارها الكاتب في سياق حديثه عن لفظة "قرآن"؛ إذ يزعم أن المفهوم الإسلامي والمفهوم الاستشرافي لكلمة "قرآن" كلاماً له بعض الشواهد القرآنية التي تؤيده، ولسنا ندرى كيف سُوى المعارضُ بين المفهومين على الرغم من الاختلاف الواضح بينهما، هذا من جهة؛ ومن جهة أخرى أين هو هذا الدليل القرآني الذي يؤيد زعمه بأن لفظة "قرآن" سريانية الأصل؟ إن كلمة "قريانا" التي جاء بها الكاتب، والتي تختلف في شكلها وحرسها عن الكلمة العربية "قرآن" لا وجود لها في كتاب الله تعالى، وبالستالى فإن القاعدة التي بين عليها المستشرقون تفسيرهم خارجة أصلاً عن نطاق النص، وليس لها به أدنى تعلق، وكون كلمة "قرآن" تُقرأ بدون همز أو نبر إعمالاً للسان القرشى، أو للتحجيف - كما سندكره بعد بشيء من التفصيل - لا يعني أنها منقولة من السريانية - كما زعم الكاتب، إذ أن خُلوّها من الهمزة، والذى يجعلها قريبة في النطق، إلى حدٍ ما، من كلمة "قريانا"، لا يؤيد دعوى المستشرق في سريانيتها؛ بل إن نطقها مهموزة وغير مهموزة فيه إشارة إلى كونها جارية على أصول العربية، خاضعة للهجات العرب.

ذكر ويلش أن الفعل "قرأ" ورد ذكره في القرآن سبع عشرة مرة؛ كما أن كلمة "تلّى" بمعنى "قرأ" قد استعملت في القرآن أكثر من الفعل "قرأ"، وهذا صحيح من حيث المبدأ؛ ولكننا لا ننافقه في النتيجة التي يحاول تقريرها ويشرّئب إليها، وهي أن كلمة "قرآن" مستعارة من اللغة السريانية، وذلك بحجة أن الفعل "تلّى" يوجد في القرآن أكثر من الفعل "قرأ"؛ وفي الحقيقة فإن الكلمتين "تلّى" و "قرأ" تستعملان كمترادفين في القرآن، وإن كان هناك فرق دقيق بينهما لا يحصل إلا بمعرفة عميقة بأسرار اللغة وحسن أهلها؛ ولكى نوضح ذلك نقول إن الفعل "تلّى" يعني "قرأ بتتابع"، و "قرأ من نص أو كتاب"؛ وهي تفيد أيضاً القراءة بصوت مسموع على الغير، يقول تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالَوْا أَتُلَّ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ﴾ (الأنعام: ١٥١)، ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتَلَوَّ مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلَا حَنْطَهُدْ بِيَمِينِكَ إِذَا

**لَأَرْتَابَ الْمُبْطَلُونَ** ﴿٤٨﴾ (العنكبوت: ٤٨)، ﴿قُلْ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَلَوَّهُ، عَلَيْكُمْ وَلَا أَدْرِنُكُمْ بِهِ﴾ (يونس: ١٦)، ﴿تِلْكَ أَيْتُ اللَّهَ تَنَلُّوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ﴾ (البقرة: ٢٥٢)، ﴿وَأَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾ وَأَنْ أَتَلُّوَ الْقُرْءَانَ ﴿النَّمْل: ٩٢-٩١﴾، ﴿وَأَنْتُ عَلَيْهِمْ نَبِأً الَّذِي أَتَيْنَاهُ أَيْتَنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا﴾ (الأعراف: ١٧٥)، ﴿وَأَنْتُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ كِتَابٍ رَبِّكَ﴾ (الكهف: ٢٧)، والمصدر "تلاؤه" مستخدم أيضاً في القرآن، يقول تعالى: ﴿الَّذِينَ أَتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَتَلَوَّهُ حَقَّ تِلَاؤِهِ، أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنْ يَكْفُرْ بِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ﴾ (البقرة: ١٢١).

بعد هذا ذكر القارئ بما سبق أن قلناه من أن كلمة "قرآن" عربية، صلبة وأرومة، وليست مستعارة من السريانية، كما يزعم الكاتب، وأنها لم تستحدث أبداً، وإنما نزلت فيما نزل من القرآن، وأن القرآن معروف باسمه هذا، من بداية التنزيل، وقلنا إن كلمة "قرآن" تطلق على كلام الله كله أو بعضه، فالآلية الوحيدة قرآن، والسورة الواحدة قرآن، ومجموع سور القرآن؛ وأن العبارة القرآنية "هَذَا الْقُرْءَانُ" كما في قوله تعالى: ﴿نَحْنُ نَصْصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ بِمَا أُوحِيَ إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْءَانُ﴾ (يوسف: ٣)، وقوله: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا هَذَا الْقُرْءَانُ وَالْغَوَا فِيهِ لَعْلَكُمْ تَغْلِبُونَ﴾ (فصلت: ٢٦)، لا تتضمن الإشارة أبداً إلى "قرآن" آخر غير هذا القرآن، الذي هو بين دفتير المصحف، المنقول إلينا بالتواتر، والمبثوث في الآفاق والمعروف لجميع المسلمين. وينبغي أن يكون واضحاً تماماً الوضوح أن عبارة "هَذَا الْقُرْءَانُ"، التي تعلق بها الكاتب، لم يستعملها القرآن إلا في الإشارة إلى كلام الله المنزّل على محمد ﷺ بخاصة، يقول تعالى: ﴿نَحْنُ نَصْصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ بِمَا أُوحِيَ إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْءَانُ﴾ (يوسف: ٣)، ويقول تعالى: ﴿وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرْءَانُ أَنْ يُفْتَرِى مِنْ دُوبِ اللَّهِ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي يَدِيهِ وَتَفْصِيلَ الْكِتَابِ لَا رَبِّ فِيهِ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ (يونس: ٣٧).

وما يلحق بكلام ويلش، ما زعمه المستشرقان بل ووات في مقدمتهما حول قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ (يوسف: ٢)، وقوله تعالى: ﴿وَلَوْ

جَعَلْنَا قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْلَا فُصِّلَتْ إِيمَانُهُ أَعْجَمِيٌّ وَعَرَقٌ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي إِذَا نَهَمُ وَقُرْ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَىٰ أُولَئِكَ يُنَادُونَ مِنْ مَكَانٍ بَعِيْدٍ ﴿٤﴾ (فصلت: ٤٤).

يقول المستشرقان بيل ووات إن تعبير "قُرْءَانًا عَرَبِيًّا" يتضمن الإشارة إلى وجود قرآن غير عربي، وهذا تفسير غريب وتجاهله بعيد لعبارة القرآن، ولا يوجد مسلم يمكن أن يقول بوجود قرآن غير عربي أليته؟ وأين هو يا ترى هذا القرآن غير العربي؟ وفي أي لغة يكون؟ والله تعالى يقول: «قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُونُونَ وَالْجِنُونَ عَلَىٰ أَنْ يَأْتُوْا بِمِثْلٍ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُوْنَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ﴿٨٨﴾» (الإسراء: ٨٨)، فمثلية القرآن كمثلية منزله تعالى ممتنعة في الواقع وفي التصور الصحيح.

والآيات التي تتحدث عن عربية القرآن إنما تعنى الإلزام والإعلان؛ إلزام للعرب بأنه جاء بلغتهم ومخاطبهم بلسانهم وهم يفهمون مراده، فوجب عليهم إذن تصديقه، وأما الإعلان ففي تقرير المولى بأنه أرسله بلسان عربي مبين، بلغ الكمال في لغته وفي لغات العالمين، وأن القرآن لا يوجد مثله، لا في العربية ولا في غيرها من اللغات، وما كان محمد ﷺ ولا غيره إذن أن يفترى هذا القرآن من دون الله، لأنه لا يمكن أن يُفترى أصلاً.

وئلى الآن مزيداً من الضوء على كلمة "قرآن" في أصلها اللغوى، اختلف العلماء في مفهوم الاسم، هل هو اسم علم خاص بكلام الله تعالى وغير مشتق من شيء أصلاً، أم أنه اسم مشتق من "القرى" تقول: "قررت الماء في الحوض" أي جمعته، وعليه يكون القرآن يعني المجموع.

يقول الراغب الأصفهانى (ت: ٤٢٥ هـ / ١٣٣٢ م): "ليس يقال ذلك لكل جمع، فلا يقال: قرأت القوم أى جمعتهم". والزركشى لا يمنع ذلك فى أصل اللغة، وإن كان ممتنعاً فى العُرف والاستعمال؛ لذلك توسيع المروى فى تعريف الكلمة فقال: "كل شيء جمعته، فقد قرأته".

ويبيان لنا أبو عبيدة السبب فى إطلاق اسم "القرآن" على كلام الله تعالى بخاصة فيقول: "سمى القرآن بهذا اللفظ إما لأنه جمع سور بعضها إلى بعض، وإما لأن القرآن

جمع معاً بين دفتيه أصناف العلوم كلها كما قال تعالى: ﴿مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ﴾ (الأعراف: ٣٨).

وقال عليه الصلاة والسلام: "ستكون فتن؟ قيل: وما المخرج منها؟ قال: "كتاب الله فيه نبأ ما قبلكم وخبر ما بعدكم وحكم ما بينكم". (أخرجه الترمذى)

وأنخرج أبو سعيد بن منصور عن ابن مسعود قال: "من أراد العلم فعليه بالقرآن، فإن فيه علم الأولين والآخرين". قال البيهقى "يعنى أن القرآن يحتوى على أصول العلم". وقد عد السيوطى وغيره أن من أكبر دلائل إعجاز القرآن إحاطته بالعلوم الجمة، وجemuه للمعارف التامة، واحتواه على علوم لم يجمعها كتاب من قبله، ولا أحاط بعلمه أحد<sup>(١)</sup>.

ويقول الراغب الأصفهانى في القرآن بمعنى الجمع، إنه جامع لثمرة كتب الله تعالى التي أنزلها على الأنبياء السابقين؛ وذكر بعض العلماء من المتأخرین أن مادة "قرأ" و"قرآن" ليست بمعنى "جمع" استناداً إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعُهُ وَقُرْءَانَهُ﴾ فغاير بين الجمع والقرآن؛ وعليه تكون مادة "قرأ القرآن" بمعنى ظهره وبينه، والقارئ يُظهر القرآن وينحرجه بحسب قواعد قراءته؛ وعلى الرغم من وجاهة هذا التوجيه للأية، فإن الجمع بين عبارتي "جمَعهُ وَقُرْءَانَهُ" في الآية له معنى خاص، وقرينة خاصة، لا تتسع لها رأى هذا الفريق من العلماء، فكلمة "جمَعهُ" هنا، تفيد جمع القرآن بمعنى تبنته في صدر النبي ﷺ بطريقة إلهية بحتة، فيحفظه من أول مرة، لا بالتكرار والاستظهار، كما هي العادة في الحفظ بالنسبة لعامة البشر، وكلمة "قُرْءَانَهُ" تعنى قراءته، كما مرّ بنا.

يذهب الإمام الشافعى رحمه الله (١٥٠ - ٧٦٧ هـ / ٢١٩ م) إلى أن "القرآن" اسم علم على كتاب الله تعالى كالتوراة والإنجيل وأنه هو ليس مهماً، وكان الشافعى يهمز "قراءه"، ولا يهمز "القرآن"، وكون "القرآن" اسم علم على كتاب الله تعالى، لا يمنع أن يكون له أصلٌ في اللغة، وكونه ليس مهماً، لا يعني أن الأصل فيه أنه كذلك، أي غير مهموز.

(١) معتبر الأقران ج ١ ص ٢٢.

قال الزجاج: "إن ترك الهمزة في القرآن ليس أصلًا وإنما هو للتخفيف، نقلت حركة الهمزة إلى الحرف الساكن قبلها".<sup>(١)</sup>

وذهب بعض العلماء ومنهم الإمام الأشعري إلى أن "القرآن" مشتق من "قرن" الشيء بالشيء إذا ضممته إليه، سمي بذلك لقران السور والآيات والحرروف فيه، وبهذا المعنى سمي الجمع بين الحج والعمرة "قراناً"، والتفرق بينهما "إفراداً"، وهذا القول فيه تكلف ومجافاة لمفردات اللغة ورميمها. ونشك في صحة إسناد مثل هذا القول إلى الإمام الأشعري، وبينما يوافق القرطبي<sup>٢</sup> الإمام الشافعى في أن القرآن غير مهموز، وهو الرأى الذى ضعفناه، يقدم القرطبي تفسيراً آخر لللفظ، فيقول: "إنه مأخوذ من القرآن، وذلك لأن آياته يصدق بعضها بعضاً ويدل بعضها على بعض".<sup>(٣)</sup>

هذا وصف صائب لطبيعة القرآن، ينفي العوج والتناقض عنـه، ولكنه لا يصلح أبداً أن يكون هو معنى "القرآن" في اللغة، وقد ضعف ابن عطية (ت: ٤١٥ـ٥٤) أيضاً<sup>(٤)</sup> هذا الرأى<sup>(٥)</sup>. بعد أن بينا بالأدلة الكثيرة اتفاق علماء المسلمين على أن لفظة "القرآن" عربية صرفة، وأن اختلاف العلماء حول أصلها ومفهومها اللغوى إنما هو اختلاف تنوّع لا اختلاف تضاد، وأنها مشتقة من الفعل "قرأ"، وأن الاسم المصدرى "قرآن" يقرأ أحياناً بدون همز للتخفيف. نذكر الآن المفهـوم الشرعـى الجـمع عليه للقرآن الكريم.

يعرف ابن خلدون (٧٣٢ـ٨٠٨هـ / ١٣٣٢ـ١٤٠٦هـ) القرآن بأنه: "كلام الله المنزـل على نـبـيـه المـكتـوب بـين دـفـتـيـه المـصـفـحـ".<sup>(٦)</sup>  
وعـرفـه آخـرـونـ بـأنـهـ: "الـكـلامـ الـمعـجزـ الـمنـزـلـ عـلـىـ النـبـيـ هـمـزـ المـكتـوبـ فـيـ المصـاحـفـ،ـ الـسـنـقـولـ بـالـتـوـاتـرـ،ـ الـمـتـبـعـ بـتـلـاوـتـهـ".<sup>(٧)</sup>ـ وهذاـ التـعـرـيفـ قدـ جـمـعـ خـصـائـصـ الـقـرـآنـ مـنـ الـوـحـىـ،ـ وـالـتـنـزـيلـ،ـ وـالـتـوـاتـرـ،ـ وـالـتـبـعـ بـتـلـاوـتـهـ.ـ وـ كـلـ هـذـاـ يـؤـكـدـ إـلهـيـ الـمـصـدرـ إـلهـيـ لـلـقـرـآنـ،ـ وـ كـذـلـكـ

(١) الوركشى. البرهان ج ١ ص ٢٧٦ وما بعدها، وانظر الخطيب البغدادى. تاريخ بغداد، ج ٢ ص ٦٢ القاهرة ١٣٤٩هـ.

(٢) الوركشى البرهان ج ١ ص ٢٧٧ـ٢٧٩.

(٣) المقدمة ج ٣ ص ١٠٢٨.

(٤) المقدمة ج ٣ ص ١٠٢٨.

(٥) الورقانى - مناهل العرفان ج ١ ص ١٨ وما بعدها.

العنابة الشديدة التي أولاها الرسول ﷺ وال المسلمين له، جيلاً بعد جيل.

ويعرف أبو بكر الباقيانى (ت: ٤٠٣ هـ / ١٢١٠ م) القرآن بقوله: "ذكر العلماء أن الأصل في هذا (أى نبوة محمد ﷺ) هو أن تعلم أن القرآن الذى هو متلوٌ محفوظٌ مرسوم في المصاحف، هو الذى جاء به النبي ﷺ، وأنه هو الذى تلاه على من في عصره ثلاثة وعشرين سنة؛ والطريق إلى معرفة ذلك، هو التقليل المتواتر الذى يقع عنده العلم الضرورى به. وذلك أنه قام به فى الموقف وكتب به إلى البلاد، وتحمله عنه إليها من تابعه؛ وأوردته على غيره من لم يتبعه، حتى ظهر فيهم الظهور الذى لا يشتبه على أحد" <sup>(١)</sup>.

ويعرف علماء الكلام القرآن بأنه: "الصفة القديمة المتعلقة بالكلمات الحكيمية من أول الفاتحة إلى آخر سورة العلق" <sup>(٢)</sup>.

ويقول ابن حزم (ت: ٤٥٦ هـ / ١٠٦٤ م): "يتبيّن بالبراهين والمعجزات أن القرآن هو عهد الله إلينا، والذى أزلمنا الإقرار به، والعمل بما فيه، وصح بنقل الكافة الذى لا مجال للشك فيه، أن هذا القرآن هو المكتوب في المصاحف، المشهور في الآفاق كلها" <sup>(٣)</sup>. ويقول في تعريفه أيضاً: "القرآن وكلام الله كلامهما معنى واحد، واللفظان مختلفان، والقرآن هو كلام الله تعالى على الحقيقة، بلا مجاز" <sup>(٤)</sup>. ونقل ابن تيمية (ت: ٧٢٨ هـ / ١٣٢٧ م) عن كتاب الفصول في الأصول لأبي الحسن محمد بن عبد الملك الكرخي، قول الشيخ أبي حامد الإسفارى "مذهب الشافعى وفقهاء الأمصار، أن القرآن كلام الله غير مخلوق، ومن قال مخلوق فهو كافر، والقرآن حمله جبريل عليه السلام مسموعاً من الله تعالى، والنبي سمعه من جبريل عليه السلام، والصحابة سمعوه من النبي ﷺ، وهو الذى تلوه بالستنا وفيما بين الدفتين، وما في صدورنا مسموعاً ومكتوباً ومحفوظاً، وكل حرف منه كالباء والثاء، كله كلام الله غير مخلوق" <sup>(٥)</sup>. وسوف يكون لنا كلام آخر في هذا الموضوع في

(١) إعجاز القرآن ص ٣٩ .

(٢) إعجاز القرآن ص ٣٩ . وابن حزم. الفصل ج ٣ ص ١٦ - ١٧ ، والزرقان. منهاج العرفان. ج ١ ص ١٨ وما بعدها.

(٣) ابن حزم . الفصل ج ٢ ص ٧ وما بعدها .

(٤) المصدر نفسه .

(٥) رسائل وفتاوی . تحقيق محمد رشید رضا و محمد البناجی، ج ٣ ص ١٦٢ وما بعدها. القاهرة: وہبة ١٤١٢ھـ / ١٩٩٢م. وانظر الإسم السبحاری . خلق أفعال العباد ضمن عقائد السلف . تحقيق على سامي النشار وعمار الطالبی الإسكندرية ص ١١٨ وما بعدها، المعارف ١٩٧١م.

قرينة الرد على أصحاب دعوى خلق القرآن.

تناول الآن مع ويلش مواضع لفظة "القرآن" وقرايتها في القرآن الكريم، وذلك لتحديد التاريخ الذي ذكرت فيه هذه اللقطة، وتحديد معناها أو معانيها الدقيقة في سياق القراءة القرآنية.

ورد لفظ "القرآن" هكذا معرفاً بالألف واللام خمسين مرة في خمس وثلاثين سورة منها ثلاثة وعشرين مكية وأثنتا عشرة مدینية. كما جاء ذكرها بدون أدلة التعريف ثمان عشرة مرة في ثمان عشرة سورة ثلاث منها مدینية والباقي مكية وذلك على النحو التالي:  
"بِقُرْآنٍ" ، "قُرْآن" ، "وَقُرْآن" ، "لِقُرْآنٍ" ، "قُرْآنًا" ، "قُرْآنه".

من هذا الثابت يتبيّن لنا أن لفظ "القرآن" قد ذُكر بصيغه المختلفة في ثمان وثلاثين سورة مكية، وخمس عشرة مدینية، أي أن ورود لفظ "القرآن" في السور المكية، جاء أكثر منه في السور المدینية، وأن بعض هذه السور والآيات المكية تُعد من أوائل ما نزل على رسول الله ﷺ، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ لَا تُخْرِكْ بِمِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جَعْدُ وَقُرْءَانُهُ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبَعَ قُرْءَانَهُ ﴾ (القيامة: ١٦ - ١٨)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴾ (الإنتقال: ٢١)، وقوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ حَمِيدٌ ﴾ في لَوْحٍ مَحْفُوظٍ (البروج: ٢٢-٢١)، وقوله تعالى: ﴿ سُقْرِئُكَ فَلَا تَنْسَى إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ وَمَا يَخْفِي ﴾ (الأعلى: ٦ - ٧) وهي مكية، وفيها إشارة إلى إقراءه ﷺ القرآن؛ وكذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ (القدر: ١)، وهي مكية أيضاً، والضمير في "أَنْزَلْنَاهُ" عائد على القرآن؛ وهذا محل إجماع بين علماء المسلمين.

إذا اتضح ذلك، نقول إن زعم المستشرق بأن تسمية "القرآن" إنما جاءت متأخرة في القرآن بعد أن أمر الله تعالى النبي ﷺ أن يجهر بصلاته استناداً إلى قوله تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا الْمُزَمِّلُ ﴿ قُمِ الْأَيْلَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ يُصْفِهُ أَوْ أَنْصَنْ مِنْهُ قَلِيلًا أَوْ زَدْ عَلَيْهِ وَرَأَيَ الْقُرْءَانَ رَتِيلًا ﴾ (المزمول: ٤ - ١)، لا مسوغ له أبداً؛ إذ لا علاقة بين الأمر بالصلوة وقراءة القرآن فيها على نحو ما وبقدر ما، وبين نزول "القرآن" نفسه وتسميته بهذا الاسم. حتى لو سلمتنا للمستشرق جدلاً بأن القرآن قد سُمي باسمه هذا في الوقت نفسه، الذي أمر فيه

النبي ﷺ بالصلاحة، أى بعد توالي الوحي عليه بعده، فإن هذا لا يصلح أن يكون دليلاً، لأن بعيد ولا من قريب، على أن كلمة "قرآن" سريانية الأصل، وأن مهداً ﷺ قد استعارها لسمى بها كتاب الله تعالى. وقد ذكرنا من قبل أن القرآن معروف باسمه هذا منذ بداية التنزيل.

إن لفظة "قرآن" ليست من عمل محمد ﷺ، وإنما هي - ككل كلمة في القرآن - وهي من الله تعالى، والقرآن كلام الله، وهو ليس مخلوقاً، ولا هو من عمل مخلوق. وللقرآن أسماء أخرى، تتبعها الحراني فأوصلها إلى تسعه وتسعين اسماء. وقال القاضي أبو المعالى عزيزى بن عبد الملك: "إن الله تعالى سمى "القرآن" بخمسة وخمسين اسماء على سبيل المثال: «بيان» (آل عمران: ١٣٨)، «نوراً مُبِينًا» (النساء: ١٧٤)، «كَلْمَةُ اللَّهِ» (التوبية: ٦)، «وَرَحْمَةً» (يوحنا: ٥٧)، «بِالْوَحْيِ» (الأنباء: ٤٥)، «ذِكْرٌ» (الأنباء: ٥٠)، «بَلَغَا» (الأنباء: ١٠٦)، «الْفُرْقَانَ» (الفرقان: ١)، «هُدًى» (لقمان: ٣)، «رُوحًا» (الشورى: ٥٢)، «وَالْكِتَابُ الْمُبِينُ» (الدخان: ٢).

ويذكر القاضى شهاب الدين إبراهيم بن عبد الله المظفرى (ت: ٦٣٢ هـ / ١٢٣٤ م) في تاريخه أن الصحابة سمووا "القرآن" "مصحفًا"، بعد أن جمعوه في الصحف في خلافة أبي بكر.

ونقضى الآن في دراسة موضوع "القرآن" كلفظ قرآن، فتلقي مزيداً من الضوء على الآيات، التي بني عليها المستشرق ويلش رأيه، بالنسبة للفعل "أقرأ"، الذى اشتقت منه القرآن، والذى سبق أن قلنا إنه كان أول ما نزل من الوحي. يخبرنا الكرمانى فى شرح حديث "بدء الوحي" برواية البخارى، أن قوله تعالى: «أَقْرَأَ» (العلق: ١)، تفيد العموم، ولا تخص قراءة شيء بعينه؛ ولذلك تعجب النبي ﷺ، وعارض جبريل ثلاثة مرات سائلأً، أو مقرراً، ما أنا بقارئ؟! يعني ماذا تريدين أن أقرأ، وما أنا بقارئ؟ أى أنه لا يعرف القراءة والكتابة، ولم يسلك سبيلاً للتعلم أبداً، فجاءت عبارته: "بِأَسْمِ رَبِّكَ" لت vind أن اسم الله، ربه ومربيه، هي أداته فى القراءة والتعلم، وأن ما سيقرؤه هو من عند الله تعالى. وبهذا دخلت القراءة فى القرآن، وحددت نوع المقرؤ (يعنى القرآن) وحددت كذلك من هو المعلم ل القراءة، وهو الله، الرب الذى يربى وينشىء، ويؤتى من لدن الله العلم لمن شاء أن

يُصطفِيهِ مِنَ الْبَشَرِ<sup>(١)</sup> :

اتخذَ الْكَرْمَانِ مِنْ عِبَارَةٍ "بِاسْمِ رَبِّكَ" دليلاً عَلَى أَنَّ الْبَسْمَلَةَ مِنَ الْقُرْآنِ؛ وَلَكِنَّا نَرَى أَنَّ هَذَا الْإِسْتِدَالَالُ بَعِيدٌ؛ فَالْبَسْمَلَةُ بِصِيغَتِهَا الْمُعْرُوفَةُ، غَيْرُ مَصْرُوحٍ بِهَا فِي ابْتِدَاءِ آيَاتِ سُورَةِ الْعُلَقِ الَّتِي نَزَّلَ بِهَا جَرِيلُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي الْغَارِ، وَلَا فِي أَحَادِيثِ بَدْءِ الْوَحْيِ كَذَلِكَ؛ ثُمَّ إِنَّ عِبَارَةً "بِاسْمِ رَبِّكَ" تُخْلِفُ عَنِ عِبَارَةٍ "بِاسْمِ اللَّهِ" ، الَّتِي تَخْتَصُّ مُحَمَّداً ﷺ بِالْخُطَابِ التَّرَبُّوِيِّ التَّعْلِيمِيِّ؛ ثُمَّ إِنَّ الْآيَاتِ مُتَصَلَّةٍ لَمْ يَتَخلَّلَهَا شَيْءٌ مِّنْ خَارِجِهَا، وَلَوْ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَرَأَ الْبَسْمَلَةَ مُفْتَحًا بِهَا قَرَأَتْهُ لِهَذِهِ الْآيَاتِ، لَكَانَ قَدْ بَلَّغَهَا لِلْسَّيْدَةِ خَدِيجَةَ، ثُمَّ لِلصَّحَافَةِ مِنْ بَعْدِهَا، وَهُوَ مَا لَمْ يَحْدُثْ وَلَمْ يَصْلَنَا فِيهِ عِلْمٌ.

نَقْلُ الْقُرْآنِ عَنْ كُفَّارِ مَكَّةَ قَوْلُهُمْ: «وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْتَهُنَّتِٰ قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا أَتَتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرَ هَذَا أَوْ بَدَلَهُ لَقُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَبْدِلَهُ مِنْ تِلْقَائِي نَفْسِيٌّ إِنْ أَتَيْتُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَيَّ لِقَرَأَهُ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبَّنِي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ» ﴿٦﴾ قُلْ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَلَوْنُهُ عَلَيْكُمْ وَلَا أَدْرِكُمْ بِهِ فَقَدْ لَيْتَ فِيْكُمْ عُمْرًا مِّنْ قَبْلِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿٧﴾ » (يونس: ١٥-١٦) نَزَّلَتْ هَذِهِ الْآيَاتِ فِي قَرِيشٍ عِنْدَمَا طَلَبُوا مِنْهُ قُرْآنًا يَوْافِقُ هُوَا هُمْ فِي الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ، وَالْعِقِيدَةِ وَالْعِبَادَةِ، وَالْمَعَالِمَاتِ، وَالسُّلُوكِ، وَإِذْنِ اتْخِذُوهُ ﷺ حَلِيلًا وَوَافَقُوهُ وَوَاصْلُوهُ؛ إِلَّا أَنَّ رَسُولَ ﷺ جَاءَ حَاسِمًا وَمَفْحَمًا: «مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَبْدِلَهُ مِنْ تِلْقَائِي نَفْسِيٌّ» ﴾ يَعْنِي أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى هُوَ مَنْزِلُ الْكِتَابِ، وَصَاحِبُ الْخُطَابِ، وَالْمُتَصَرِّفُ فِي الْوَحْيِ وَالرِّسَالَاتِ، وَإِنَّا أَنَا مُتَلِّقٌ وَمُبْلَغٌ، فَإِذَا شَاءَ اللَّهُ تَبْدِيلُ الْقُرْآنِ اسْتِجَابَةً لِكُمْ، بَدَلَهُ، فَهُوَ سَبَحَانُهُ وَتَعَالَى مُطْلَقُ الْمُشَيْئَةِ. لِيَسْ فِي هَذَا الْكَلَامِ أَى إِشَارَةٍ إِلَى إِمْكَانِ تَبْدِيلِ الْقُرْآنِ، وَهَذِهِ الْآيَةُ لَا تَعْنِي أَكْثَرَ مِنْ طَرِيقَةِ فِي الْخُطَابِ، وَمَنْهَجِ فِي الْحِجَاجِ، وَهُوَ مِنْ بَابِ قَوْلِهِ تَعَالَى: «لَوْ كَانَ فِيهِمَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا» ﴾ (الأَنْبِيَاءَ: ٢٢)، إِذَا لَيْسَ فِيهِ دَلِيلٌ وَلَا تَقْرِيرٌ عَلَى إِمْكَانِ وُجُودِ إِلَهٍ لِلْكَوْنِ، وَإِنَّا عَلَى الْعِكْسِ، فِيهِ تَأْكِيدُ اسْتِحَالَةِ وَقَوْعَةِ ذَلِكَ، عَنْ طَرِيقِ رَدِّ الْمُخَاطَبِ إِلَى النَّظَرِ فِي النَّظَامِ الْكَوْنِيِّ الْمَعْجَزِ الدَّالِّ عَلَى الْوَحْدَانِيَّةِ وَالْقَدْرَةِ وَالْحَكْمَةِ؛ وَمِنْ هَذَا أَيْضًا قَوْلُهُ تَعَالَى: «قُلْ إِنَّ كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدٌ فَإِنَّا أَوْلُ الْعَبْدِينَ» ﴾ ﴿٨﴾

(١) الْكَرْمَانِ - شَرْحُ صَحِيحِ الْبَغْـارِيِّ ج ١ ص ٣٤ - (المطبعة المصرية ١٩٣٣).

(الزخرف: ٨١)، ليس فيه جواز الشريك والولد الله تعالى؛ وإنما فيه رد على المُجَوَّزِين لذلك، الذين جاؤوا الحق، فقالوا أَنْخَذَ اللَّهُ وَلَدًا، ولو كان لله شريك، بل جاءت به الرسل، وأبلغت عنه الأنبياء، ونطقت به الكتب، ولذَكْرُ الله ذلك صراحةً في القرآن، لأنَّه يكون إذن من أخص المسائل الاعتقادية، ولكن الأنبياء قد دَعُوا جمِيعاً إلى الإله الواحد المُنْزَهُ عن الشريك والولد، وإلى إفراده عزَّ وجَلَّ وحده بالعبادة والحكم والسلطان. وبعبارات أخرى لو كان هناك إله آخر غير الله لأعلن عن نفسه، وبلغتنا عنه الرسل والكتب، ولو جدنا في الكون من ينافس الله تبارك وتعالي، كما يقول عز وجَلَ وهو ما يدور في السياق نفسه: ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ مَعَهُ إِلَهٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَأْتَتْهُمْ بِإِثْبَاتٍ سَيِّلَةً ۝ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَنِّي يَقُولُونَ عَلَوْ كَبِيرًا ۝﴾ (الإسراء: ٤٢ - ٤٣).

أكَدَ الله تعالى أنَّ القرآن هو كلامه، وأنَّ مُحَمَّداً ليس إلا مبلغاً عنه، ولا يتأتَّى له ۖ، ولا لأيٍّ بشرٍ أنْ يأتيَ بمثل هذا القرآن، ولو لم ينزل الله تعالى هذا الكتاب العزيز على مُحَمَّدٍ ۖ ما كان للعرب أنْ يسمعوه، فقد كان الرسول يعيش بينهم أربعين سنة، هى سن الشبوبية، وثورة العقل، وقوة التطلع والطموح إلى الزعامة؛ لكنَّ مُحَمَّداً ۖ لم يَدع شيئاً من ذلك، ولا عرف به أَبَّةً، فلم يكتب شعراً حتى يُدوِّنَ اسمه في مصاف الشعراء الذين تبوعوا قمة الرزامة والنباهة في أقوامهم. ولم يُعرف لرسول الله ۖ كذلك خطبة، أو حكاية، أو أقصوصة، أو نحو ذلك مما يمكن أنْ يُتَّخذ دليلاً على أنه قد يَبلغ بالقرآن إلى قمة تطوره الأدبي وإلى ثمام نضجه الإبداعي شأنه في ذلك شأن سائر الأدباء والشعراء.

إنَّ الله تعالى يؤكِّد أيضاً استحالة الإتيان بمثل القرآن من طريق البشر، في مثل هذه الآيات إذ يقول تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرْءَانُ أَنْ يُفْتَرِي مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ الْكِتَابِ لَا رَبَّ فِيهِ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَنَا ۝ قُلْ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّثْلَهِ وَأَدْعُوا مِنْ آسْتَطَعُتُمْ مِّنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ۝ ۝﴾ (يوسف: ٣٧ - ٣٨)، ويقول: ﴿ مَا كَانَ حَدِيثَنَا يُفْتَرِي وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدُگِي وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ۝﴾ (يوسف: ١١١)؛ أيَّ أنَّ القرآن ليس حدِيثاً أو كلاماً ما هو في مقدور البشر؛ ويقول كذلك: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَنَا ۝ قُلْ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِّثْلَهِ ۝

مُفْرِيَتٍ وَأَدْعُوا مِنْ أَسْتَطَعُتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿١٣﴾ (هود: ١٣)، تَحْذِّهِمُ اللَّهُ بِالإِتِّيَانِ بِمَثَلِ سُورَةِ مِنْهُ؛ أَوْ عَشَرْ سُورَةً؛ أَوْ بِالإِتِّيَانِ بِمَثَلِهِ كُلِّهِ، إِنْ أَمْكِنْهُمْ ذَلِكَ؛ مِرَاعِيَا قَدْرَاقِمِ الْمُتَوْعَةِ، وَمَتْوِسِعًا مَعْهُمْ فِي الْخُطَابِ، دَفْعًا لِلْمُعَاذِيرِ، وَاضْطِرَارًا لَهُمْ إِلَى التَّسْلِيمِ بِصَحةِ التَّنْزِيلِ، وَذَلِكَ أَنَّ الْمُفْرِيَ أَسْهَلُ، وَوُضُعَ الْبَاطِلُ وَالْمُخْتَلِقُ عَلَى الْاِخْتِيَارِ أَقْرَبُ؛ وَالْفَلْظُ إِذَا تَبَعَ الْمَعْنَى الصَّحِيحَ كَانَ أَصْعَبُ؛ وَلِهَذَا قِيلَ: فَلَانْ يَكْتُبْ كَمَا يَقُولُ، وَفَلَانْ يَكْتُبْ كَمَا يَرِيدُ؛ وَلِلأَوْلِ فَضْلٌ عَلَى الثَّانِي، وَبَيْنِهِمَا شَأْوَبُ عَبِيدٌ.

لَمْ يَسْتَحِجْ أَحَدٌ مِنْ أَعْدَاءِ الرَّسُولِ ﷺ وَأَعْدَاءِ الْقُرْآنِ قَاعِدَةً رِسَالَتِهِ، لِلتَّحْدِيِّ، وَلَوْ بِمَجْرِدِ الْحَاوَلَةِ وَالشَّرْوَعِ فِي مَعْانِيَةِ الْقَوْلِ؛ لَقَدْ اكْتَفَوْا بِالْتَّشْبِيهِ وَالتَّقْيِيقِ كَقَوْلِ اللَّهِ حَكَايَةً عَنْهُمْ: «إِنْ هَذَا إِلَّا إِفْكٌ أَفْتَرِلَهُ وَأَغَانِهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ أَخْرُوفٌ» (الْفَرْقَانُ : ٤)، وَقَوْلُهُمْ: «أَسْطَيْرُ الْأَوَّلِينَ أَكْتَبَهَا فَهِيَ تَمْلَئُ عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصْبِلَّا» (الْفَرْقَانُ : ٥)، وَقَوْلُهُمْ: «سَحْرٌ مُسْتَمِرٌ» (الْقَمَرُ : ٢)، وَقَوْلُهُمْ: «إِنْ هَذَا إِلَّا سَحْرٌ يُؤْثِرُ» (إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ) (الْمُدْثِرُ : ٢٤ - ٢٥)، وَهُمْ فِي هَذَا لَمْ يَخْرُجُوا عَنْ دَائِرَةِ الْمَعَانِدِينِ مِنْ كُفَّارِ الْعَرَبِ، وَمِنْ أَقْوَامِ الْأَنْبِيَاءِ السَّابِقِينَ الَّذِينَ قَالُوا لِأَنْبِيَائِهِمْ: «قُلُوبُنَا غُلْفٌ» (الْبَقْرَةُ : ٨٨)، وَقَالُوا: «قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ مَمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُونِنَا وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكُمْ جِبَابٌ» (فَصِّلَتُ : ٥)، وَقَوْلُهُمْ: «لَا تَسْمَعُوا لِهَذَا الْقُرْءَانِ وَلَلْغَوْا فِيهِ لَعْلَكُمْ تَغْلِبُونَ» (فَصِّلَتُ : ٢٦)، وَكَمَا فَعَلَ قَوْمٌ نُوحُ مَعَ نُوحٍ (الْكَلْلَلَةُ): «جَعَلُوا أَصْبِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِمْ وَأَسْتَغْشَوْا ثَيَابَهُمْ وَأَصْرَوْا وَأَسْتَكِبَرُوا أَسْتَكِبَرَا» (نُوحُ : ٧).

وَأَمَّا عَنْ مَوْقِفِ الْكُفَّارِ مِنْ طَرِيقَةِ نَزْوِلِ الْقُرْآنِ وَاعْتِرَاضِهِمْ عَلَيْهَا، فَيَقُولُ تَعَالَى: «وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِتُنَثِّيَنِّ بِهِ فُوَادِكَ وَرَئَتِكَ تَرِتِيلًا وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِهِ إِلَّا جِئْنَكَ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا» (الْفَرْقَانُ : ٣٢ - ٣٣) فَفِي هَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ كُفَّارَ قَرِيشٍ كَانُوا يَعْرُفُونَ الْقُرْآنَ بِاسْمِهِ هَذِهِ مِنْ الْبَدَائِيَّةِ، وَأَنَّهُمْ قَالُوا لَوْ كَانَ الْقُرْآنَ حَقًا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لَنُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدٍ جُمْلَةً وَاحِدَةً، كَمَا لَكَتُبَ السَّابِقَةِ الَّتِي سَعَوْا عَنْهَا، قَالَ هَذَا ابْنُ عَبَّاسٍ . . . . . وَيُمْكِنُ لَنَا أَيْضًا أَنْ نَقُولَ إِنَّمَا أَرَادُوا بِطْلِبِهِمْ هَذَا، بِمَرْدِ العَنَادِ وَالْمَكَابِرَةِ وَالْتَّشْوِيشِ

على الرسول ﷺ، أو إنهم اعتقدوا في أنفسهم أن القرآن لو نزل جملةً واحدةً لاستطاعوا أن يواجهوه مرةً واحدةً، وأن يجتمعوا له، وينتصروا من ثمًّ على رسول الله ﷺ؛ أما أن يتحدد التنزيل ويتواءكب عليهم بالدعوة والرد والمعارضة، ويتحدد لذلك الإيمان في قلوب أتباع محمد بتحدد نزوله، ويُكسبه مؤيدين دائمًا، فهذا ما لا يستطيعون صدَّه ولا رده. كذلك يمكن أن يقال ربما فكر الكفار في أنه لو نزل القرآن جملةً في كتاب أو لوحٍ، لأمكنهم أن يتضادُوا على اغتصابها وحرقها، كما حدث لبعض كتب الأنبياء السابقين.

ويُرد الله تعالى على اعتراض الكافرين على طريقة نزول القرآن بقوله بأنه إنما أنزله مُنحَّمًا، الآيات بعد الآيات، ليثبت به قلب محمد ﷺ، في وجه الأزمات والمعارضات والمضائقات، وأيضاً ليثبت به تلك الآيات في قلبه حفظاً، إذا لو أعطاه الله القرآن جملةً لصعب عليه حفظه، وشَغَلَ جميع وقته في قراءته واستظهاره، وشَعَلَتْه العنايةُ بضبط القرآن واستظهاره عن بناء الدولة، وتشكيل الأمة، ورعاية مصالح المسلمين، ولاحتاج النبي ﷺ في تحصيل ذلك إلى معونة غيره، من يعرف القراءة والكتابة، وهذا يفتح باب الشُّبهة ويوسّع للكافرِ ويهُدِّهُم الطريق إلى القدر في القرآن، والطعن في النبي ﷺ؛ ولأن النبي ﷺ كان أمياً، فناسب كذلك أن ينزل عليه القرآن منطوقاً، لا مكتوباً، وأن ينزل عليه منحاماً، ومرتبًا حسب التوازل والحوادث، وأيضاً بحسب طاقة النبي ﷺ، فإنه كان يعاني من التنزيل شدةً، ولا يمكن أن يقال إنه كان بمقدور الله أن ينقش القرآن في قلب محمد ﷺ وذاكرته؛ فهذا بخلاف ما رتب الله عليه طبائع الأشياء؛ وإلا ففي قدرة الله أن يدخل الجنة بلا تكليف، وأن يُنشئ الذرية بلا تزويع، وأن يُعْذَى بلا طعام، ويروي بلا شراب، ويشفى بلا دواء، وينضج بلا نار ... الخ. وحتى لو نقش الله القرآن في قلب محمد ﷺ ما انقطع بذلك حاج المشركين، بل ربما أزدادوا عتواً ونفوراً، وكبراً وصدوداً.

أشار ويلش فيما أشار إلى قوله تعالى: «إِنَّا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبَعْنَاهُ» ﴿١﴾، وفهم أن الله تعالى هو القارئ للقرآن بنص هذه الآية. والصحيح أن القارئ هو جبريل عليه السلام، ولكن الله أنسد القراءة إلى نفسه، لتكون بمثابة الدليل على صدق جبريل فيما نقله عن الله؛ فالقرآن كلام الله المسموع أولاًً من جبريل؛ ثم من محمد؛ ثم من الصحابة؛ ثم من جاء

بعدهم من المؤمنين إلى يومنا هذا؛ وحتى قيام الساعة. وهذا تأكيد لحفظ الله للقرآن، فالله قد ائمن عليه ملائكة لا تعوره الآفات البشرية من الوهم، والخطأ، والنسيان؛ ونبياً صادقاً كريماً، ثابت القلب، صافي الذهن متجرداً من شواغل الدنيا وصوارفها، محتسباً وقته كله لله تعالى.

موقف آخر من مواقف الكفار ضد القرآن تحكيه هذه الآيات: «وقال الذين كفروا لن نؤمن بِهَذَا الْقُرْءَانِ وَلَا بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ» (سبأ: ٣١) قالوا ذلك عن القرآن، والقرآن لم يكتمل نزوله بعد؛ إذ القرآن يطلق على الجزء، كما يطلق على الكل، وذلك كما أشرنا إليه آنفاً.

«وقال الذين كفروا لا تسمعوا هذَا الْقُرْءَانِ وَالْغَوْنَ فِيهِ لَعْنَزْ تَغْبِيُونَ» (فصلت: ٢٦)، دعوة إلى عدم توقير القرآن، وتحفيز لل العامة على تعبيه وتحقير شأنه، ابغاء الغلبة؛ وهذا الموقف في حد ذاته، يحكي ضعف الكفار وعجزهم عن معارضته القرآن، إذ لو أمكنهم ذلك، جمعوا له قواهم، وجندوا من أجله طاقتهم الأدبية والفكرية، وشجعوا أهل العلم بينهم على معارضته وتحديه، ولم يلجؤوا إلى هذه الوسيلة السلبية العbhية وهي صرف الناس عن الاستماع إليه، والتشويش عليه.

روى البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما: كان النبي ﷺ ينكح إذا صلى جهر بالقراءة، فكان المشركون يطردون عنه الناس، وقالوا: «لا تسمعوا هذَا الْقُرْءَانِ وَالْغَوْنَ فِيهِ لَعْنَزْ تَغْبِيُونَ» (فصلت: ٢٦)؛ وإذا أخفى قراءته لم يسمع ذلك من يشهى أن يسمعه فأنزل الله تعالى: «وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَاتِكَ وَلَا تَخَافِتْ هَا وَابْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا» (الإسراء: ١١٠)<sup>(١)</sup>. في هذا الحديث دلالة على معرفة قريش بالقرآن مبكراً. وهناك أخبار كثيرة تفيد أن القرآن كان معروفاً هكذا باسمه، من بداية الوحي بين المسلمين والكافار على حد سواء.

ورد ذِكر الفعل "قرأ" الذي اشتقت منه القرآن، بصيغ مختلفة، سبع عشرة مرة في الذكر الحكيم؛ اثنتا عشرة منها جاءت في قرينة قراءة القرآن بخاصة، على سبيل المثال:

(١) البخاري "حلق أفعال العباد بعقائد السلف" ص ١٧٣.

قوله تعالى: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْءَانَ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ أَرْجِيمِ ﴾ (التحل: ٩٨) المخاطب هو رسول الله ﷺ، والأمور أُمته، أمروا بالاستعاة من الشيطان الرجيم عند قراءة القرآن، حتى لا يفسد عليهم قراءتهم بالإلقاء في روعهم، ﴿وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا ﴾ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكْنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي أَذْعِمِهِمْ وَقَرَأَ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي الْقُرْءَانِ وَحْدَهُ وَلَوْا عَلَى أَدْبِرِهِمْ نُفُورًا ﴾ (الإسراء: ٤٥ - ٤٦) القارئ للقرآن هنا، هو محمد ﷺ بعد أن سمعه من جبريل عليه السلام وحفظه.

يقول تعالى: ﴿سَنُقْرِئُكَ فَلَا تَسْئِي ﴾ إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ ﴾ (الأعلى: ٦ - ٧) الخطاب لـ محمد ﷺ، وعده ربُّه بأنه سيقرؤه القرآن بلسان جبريل عليه السلام، ويحفظه إياه فلا ينساه، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَعَةً وَقُرْءَانَهُ ﴾ (القيامة: ١٧)، وقال سبحانه: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ﴾ (الحجر: ٩). وأما الاستثناء في قوله تعالى: ﴿إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ ﴾ (الأعلى: ٧)، فقد يكون الإناء لبعض آيات القرآن من الله بغرض النسخ مصداقاً لقوله تعالى: ﴿مَا تَنسَخُ مِنْ آيَةٍ أَوْ تُنسِهَا تَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلَهَا ﴾ (البقرة: ١٠٦)، والنسخ والإنساء من عمل الله تعالى وتقديره، والقرآن كلام الله عز وجل وتنزيله، وهو صاحب الأمر والنهي. وسوف نتناول هذه النقطة، في قرينة الحديث عن الناسخ والمنسوخ، في موضعه من هذا الكتاب إن شاء الله تعالى. وكما أمر الله نبيه بقراءة القرآن بلفظ (اقرأ)، أمره بقراءته كذلك بلفظ (رِّئِل)، قال تعالى: ﴿وَرِئِلَ الْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ﴾ (المزمول: ٤).

قلنا إن الترتيل معناه القراءة للغير، أو على الغير، بطريقة فيها تتابع وأناء. وقد أنسد الله تعالى القراءة إلى نفسه بالفعل "رِّئِل" كما في قوله تعالى: ﴿كَذَلِكَ لَنُنْتَهِيْ بِهِ فَوَادِكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلًا ﴾ (الفرقان: ٣٢)، أنسد الله الترتيل إليه بضمير "نا" للتعظيم والمقصود رتلناه لك بلسان جبريل عليه السلام.

يقول تعالى: ﴿قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ لِيُبَشِّرَ الَّذِينَ آمَنُوا وَهُدَى وَشَرَكَ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (التحل: ١٠٢)، فهذه الآية واضحة في أن جبريل، جاء بالقرآن من عند الله، لا من عند نفسه.

وردت كلمة (اقرعوا) بتوجيه الأمر لل المسلمين بقراءة القرآن، في قوله تعالى: ﴿فَاقْرُءُوا مَا تَسِّرُ مِنَ الْقُرْآنِ﴾ (المزمول: ٢٠). أى في صلاتكم، وقد عَبَرَ الله هنا بقراءة القرآن عن الصلاة لتلذّمها.

ونسُود أن نوضح بعد هذا العرض للآيات الخاصة بقراءة القرآن ومناقشتها، أنه على أى نحو ورد الأمر بالقراءة، وأيًّا كان المتحدث بالقرآن، الله تعالى، أو جحيريل القائل، أو محمد ﷺ، فإن القرآن كله كلام الله تعالى، لا شريك له فيه، كما لا شريك له في ملوكه.

وهناك أيضًا آيات جاء فيها الفعل "قرأ" بهذه الصيغة، أو بصيغة أخرى مصحوبًا بلفظة "كتاب" بمعنى "مكتوب" كما في قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ تَفْجِرُ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوعًا﴾ ﴿أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةً مِنْ خَيْلٍ وَعِنْبٍ فَتُفْجِرَ الْأَنْهَرَ خَلْلَهَا تَفْجِيرًا﴾ ﴿أَوْ تُسْقِطَ السَّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كَسْفًا أَوْ تَأْتِيَ بِاللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ قَبِيلًا﴾ ﴿أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِنْ رُحْبَرٍ أَوْ تَرْقَ في السَّمَاءِ وَلَنْ نُؤْمِنَ لِرُقْبَكَ حَتَّىٰ تُتَرَّلَ عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَهُ﴾ (الإسراء: ٩٠ - ٩٣).

من هذه الآيات نتبين أن القوم كانوا أهل جدال وعناد، ولم يكونوا طلاب حقائق بالمرة. ولكن ينبغي أن نلاحظ أيضًا أن الذين سألوا الرسول ﷺ، ليسوا هم كل الكفار، وإنما جماعة منهم فقط، وهم عتبة وشيبة ابن ربيعة، وأبو سفيان بن حرب، وأبو البختري، والوليد بن المغيرة، وأبو جهل بن هشام، وعبد الله بن أمية، وأمية بن خلف، والعاص بن وائل؛ وهؤلاء هم رءوس الكفر آنذاك، وكلام هؤلاء المجادلين يخلو من الفكر والنظر، وهو وليد المكابرة والمهاترة، فهم قد جزموا سلفًا بعدم الإيمان، إذ قالوا له: "لن نؤمن لك" أى لن نصدقك فيما تقول، ولم يقولوا "لن نؤمن بك"؛ لأن الإيمان به يقتضى اتباعه لا مجرد تصديقه، فالقضية عنادية. وصراعهم مع محمد ﷺ، كان من أجل الرياسة والزعامة فحسب؛ لقد تعمدوا بخطابته أن يفجر لهم عين ماء حاربة في الأرض الجدباء؛ أن تكون له حدائق غناء وزروع فيحاء، تناسب فيها مياه الأنهر عذباً فراتاً؛ أن يسقط عليهم السماء من فوقهم فلقاً وقطعاً قطعاً كما أخبرهم بحسب زعمهم؛ أن يكون له بيت فخم من ذهب، شأن أهل الرياسات في الدنيا؛ أن يصعد إلى

السماء على سُلْمٍ أمام أعينهم فِي حُضْر لـكـل واحد منهم كتاباً باسمه، يقول الله له فيه  
بـخـاصـة آمنـ محمدـ واتـبعـهـ.

هـذـا هو المعـنى المـقصـود في الآية، ولـيـس ما زـعـمه وـيـلـشـ من أـنـهم طـلـبـوا من رـسـولـهـ  
اللهـ كـتـابـاً مـقـدـساً كالـتـورـاهـ والإـنجـيلـ، فالـعـربـ لمـ يـعـرـفـوا تـفـصـيـلاً كـيـفـ أـعـطـىـ اللهـ  
موـسـىـ التـورـاهـ، وـعـيـسـىـ الإـنجـيلـ، حتـىـ يـطـالـبـوا مـحـمـداً بـإـحـضـارـ كـتـابـ عـلـىـ هـذـاـ النـحوـ؛  
وـثـانـيـاً: فـإـنـهـ لـيـسـ منـ الـمـعـهـودـ فـيـ الـوـحـيـ، أـنـ يـصـعـدـ الـنـبـيـ إـلـىـ السـمـاءـ عـلـىـ سـلـمـ، لـكـيـ  
يـتـلـقـيـ الـكـتـابـ بـيـمـيـنـهـ مـنـ اللهـ تـعـالـىـ. إـنـ شـأـنـ الـمـكـاـبـرـ أـنـ يـجـاـولـ أـنـ يـخـرـجـ الرـسـالـةـ عـنـ  
طـبـيـعـتـهاـ، وـيـحـوـلـ بـيـنـ الـنـبـيـ وـبـيـنـ النـاســ.

ولـكـيـ يـقـوـيـ الـمـسـتـشـرقـ وـيـلـشـ زـعـمـهـ فـيـ تـحـدـيدـ طـبـيـعـةـ الـكـتـابـ الـذـىـ طـلـبـهـ  
الـمـشـرـكـونـ مـنـ مـحـمـدـ أـشـارـ إـلـىـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ: «فـإـنـ كـنـتـ فـيـ شـكـ مـمـاـ أـنـزـلـنـاـ إـلـيـكـ فـسـتـقـلـ  
الـذـيـرـ بـيـقـرـءـونـ الـكـتـابـ مـنـ قـتـيلـكـ» (يوـنـسـ: ٩٤ـ)، يـرـيدـ بـذـلـكـ أـنـ يـقـولـ إـنـ الـنـبـيـ  
وـالـعـربـ كـذـلـكـ كـانـوـاـ يـعـرـفـونـ كـتـبـ الـيـهـودـ وـالـنـصـارـىـ، الـذـيـنـ هـمـ أـهـلـ الـكـتـابـ؛ وـهـوـ  
أـمـرـ بـعـيـدـ الـتـصـوـرـ وـالـاحـتمـالـ. وـلـكـيـ تـنـتـضـحـ الـمـسـأـلـةـ أـكـثـرـ، تـنـتـكـلـ فـيـ مـعـنـىـ هـذـاـ الـآـيـةـ هـنـاـ  
بـاـخـصـارـ، إـذـ كـثـيـرـاًـ مـاـ يـرـفـعـهـ الـكـتـابـيـوـنـ الـقـدـمـاءـ، وـالـخـدـثـوـنـ مـنـهـمـ دـائـمـاًـ فـيـ وـجـهـ الـمـسـلـمـيـنـ  
لـمـدـافـعـةـ اـعـتـقـادـهـمـ فـيـ تـحـرـيفـ الـيـهـودـ وـالـنـصـارـىـ لـكـتـبـهـمـ.

وـنـعـرـضـ الـآنـ مـاـ يـقـولـهـ عـلـمـاءـ الـمـسـلـمـيـنـ فـيـهـاـ:

قالـ بـعـضـهـمـ: لاـ يـجـوزـ الشـكـ عـلـىـ رـسـولـ اللهـ كـلـ الـبـلـدـةـ. وـفـسـرـ الـحـسـنـ إـنـ "عـنـ"  
"مـاـ" الـنـافـيـةـ؛ وـبـالـتـالـيـ تـكـوـنـ الـآـيـةـ، فـيـ نـفـيـ الشـكـ، لـاـ فـيـ إـثـبـاتـهـ، وـنـرـىـ أـنـ هـذـاـ التـوجـيهـ  
بـعـيـدـ، وـلـاـ يـسـتـغـرـقـ بـحـالـ، مـاـ فـيـ الـآـيـةـ، مـنـ الـأـمـرـ بـسـؤـالـ أـهـلـ الـكـتـابـ، وـحـثـهـ كـلـ أـلـاـ  
يـكـونـ مـنـ الـمـتـرـيـنـ، أـىـ الشـاكـينـ<sup>(١)</sup>.

ويـقـدـمـ الـقـاضـىـ عبدـ الجـبارـ (تـ: ٤١٥ـ هـ - ٢٠٢٤ـ مـ) رـأـيـاًـ آخـرـ فـيـ الـمـسـأـلـةـ  
فـيـقـوـلـ: "المـرـادـ بـعـبـارـةـ "فـإـنـ كـنـتـ فـيـ شـكـ" أـىـ مـنـ شـكـ بـالـفـعـلـ فـيـ ذـلـكـ، أـىـ فـيـ صـحـةـ  
الـقـرـآنـ عـلـىـ وـجـهـ الزـجـرـ؛ أـوـ أـنـهـ تـعـالـىـ قـالـ ذـلـكـ لـأـهـلـ الـكـتـابـ، الـذـيـنـ يـجـوزـ أـنـ يـسـأـلـهـ

(١) ابنـ عـطـيـةـ - المـحـرـرـ الـوـجـيزـ . جـ ٧ـ صـ ٢١٧ـ - ٢١٩ـ، وأـيـضاـ . ابنـ تـيمـيـةـ - الـجـوابـ الصـحـيـحـ لـمـنـ بـسـتـدـلـ دـينـ  
الـمـسـيـحـ - جـ ١ـ صـ ٣٤١ـ وـمـاـ بـعـدـهـ . الـسـعـودـيـةـ، مـطـابـعـ الـمـخدـ.

غيرهم عما في الكتب من تصديق محمد ﷺ<sup>(١)</sup>، وهذا التوجيه الأخير فيه تكلف وبعد عن مرامي الخطاب في الآية الكريمة".

ويرى ابن عطية أن الصواب في المسألة أن يقال إن الآية تناطح النبي ﷺ مباشرةً وتستوجه بالخطاب من خلاله، إلى كل من يشك أو يعارض، وهو توجيه حسن؛ ولله شواهد تظاهره. وقال قوم آخرون هو على منوال قوله "إن كتبت ابني فِرْئَنْ" وأنت لا تشك أنه ابني، وإنما تستتحثه على النِّزْكِ بك.

وعلق أبو حيان على الآية بقوله إن "إن الشرطية" تقتضي تعليق شيء على شيء، ولا تستلزم تحقق وقوعه ولا إمكانه، بل قد يكون ذلك من باب المستحيل عقلياً كقوله تعالى: «قُلْ إِنَّ كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوْلُ الْعَبْدِينَ» (الزخرف: ٨١)؛ ومستحيل أن يكون لله ولد، وكذلك فإنه من المستحيل أن يشك محمد فيما أوحى إليه، ويقدم ابن عطية على ذلك مثلاً آخر من قوله تعالى: «وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ إِنَّكُلْتَ لِلنَّاسِ أَخْجَدُونَ وَأَتَى إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْتَهُنَّكَ مَا يَكُونُ لَيْ إِنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ» (المائدة: ١١٦)، والله يعلم أن عيسى لم يقل ذلك، وهو براء منه. ولذلك روى أن رسول الله ﷺ قال: لما نزلت عليه هذه الآية "أنا لا أشك ولا أسأل"<sup>(٢)</sup>.

ويمكن أن يكون الشك المشار إليه في الآية، وتوجيه الرسول ﷺ لسؤال أهل الكتاب، خاصاً بمسائل معينة، أو حوادث مشتركة بين القرآن وبين الكتب السابقة؛ كأن يكون النبي ﷺ قد استكثر ما فعله اليهود بأنبيائهم، أو أخفوه هم والنصارى من كتبهم، أو اختلفوا فيه فيما بينهم، فأراد الله تعالى أن يثبت قلب نبيه ﷺ بهذه الآية، التي أمر فيها أن يسألهم عن هذه الأمور الخاصة، ليرى من واقعهم، صدق ما قاله الله له في القرآن، ولذلك جاء بعده: "لقد جاءك الحق من ربك"؛ ولم يرد أن النبي ﷺ سأله أحداً من أهل الكتاب مما يدل على عدم وجود الشك في نفسه، أو وقوعه منه بالفعل. ومهما يكن الأمر، فإن في هذه الآية مدلولاً علمياً وتربيوياً عظيم الأثر؛ فإنها تأمر بإزاحة الشك، والوصول إلى اليقين بالسؤال والاستفسار، أو تأكيد اليقين بسؤال أهل العلم

(١) تنزية القرآن عن المطاعن، ص ١٧٩.

(٢) أخرجه عبد الرزاق وابن حجر، وروى من طرق أخرى باتفاق يسير في العبارة. المحرر الوجيز. ج ٧ ص ٢١٩.

والعارفين، على وجه التقرير والإلزام، وتنهى أن يكون الاختلاف في الدين أو المعتقد حائلاً دون طلب المعرفة، وعلى ذلك فالآية تحمل رصيداً نفسياً هائلاً في التقريب بين البشر، والتواصل معهم؛ دون أن يكون لها مدلول عقدي كما فهم المستشرقون.

إضافة إلى ما سبق ذكره، يشير ويلش إلى آية الإسراء: ﴿أَقِمِ الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ

الشَّمْسِ إِلَى غَسِيقِ الْلَّيلِ وَقُرْءَانَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا﴾<sup>(١)</sup> ومن الليل فتهجد  
يه، نافلةً لك عسى أن يتعثرك ربك مقاماً محظوظاً﴾<sup>(٢)</sup> (٧٨ - ٧٩)، ثم يقول: "إن هاتين  
الآيتين تُمدنا بمعلمة مهمة، إذ توضح لنا العلاقة بين الصلاة والقرآن، في الوقت الذي  
تعينَ واستقرَ كلُّ منها".

ونحسن إذ نوافق ويلش على أن في الآية إشارة إلى العلاقة بين لفظ "القرآن"  
ومشروعيه الصلاة، خالقه تماماً في الرابط التاريخي بينهما؛ فالقرآن كان معروفاً باسمه  
منذ بداية الوحي، وقبل فرض الصلاة على المسلمين في ليلة الإسراء والمعراج، كما أثبتنا  
من قبل.

ومن المفيد أن نعرف أن معنى "قُرْءَانَ الْفَجْرِ" أي القرآن الذي يقرأ في صلاة  
الفجر أو بعد الصلاة، ومعنى "مَشْهُودًا" أي تحضره ملائكة الليل والنهار، كما جاء في  
الحديث الذي رواه البخاري في صحيحه وأحمد والترمذى والنسائى وابن ماجه<sup>(٣)</sup>،  
ويستمر المستشرق ويلش في استعراض الآيات التي تحتوى على لفظة "القرآن"  
فيشير تحديداً إلى قوله تعالى: ﴿ طه ﴿ مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لِتَشْقَى ﴾<sup>(٤)</sup> (طه: ٢-١)  
وقوله تعالى: ﴿ فَتَعْلَمَ اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ وَلَا تَعْجَلْ بِالْقُرْءَانِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَى إِلَيْكَ  
وَحْيُهُ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا﴾<sup>(٥)</sup> (طه: ١١٤)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفْرًا مِنَ  
الْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ﴾<sup>(٦)</sup> (الأحقاف: ٢٩)، وإلى قوله تعالى: ﴿ قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ  
أَسْتَمِعَ نَفْرًا مِنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجِيبًا﴾<sup>(٧)</sup> (الجن: ١) وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرَأُنَا  
عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ تَنْزِيلًا﴾<sup>(٨)</sup> (الإنسان: ٢٣)، ويعلق عليها بقوله: "في مجموعة كبيرة من

(١) انظر مختصر تفسير ابن كثير ج ٢ ص ٣٩١.

القرائن المختلفة، والتي يرجع تاريخها بحسب موضوعها، إلى الفترة الأخيرة من العهد المكى، والسنوات الأولى من العهد المدنى".

جاء ذكر "القرءان" مقترباً بأدأة التعريف وهو في هذه الموضع كلها يحتوى على معنى مركب وهذا المعنى المركب بدوره يشتمل على عدة عناصر أنزلا الله على محمد ﷺ، فالآية (١٠٦) من سورة الإسراء<sup>(١)</sup>، تقضى بنزول القرآن منجماً ليتمكن الناس من حفظه وتدبره؛ وأية الفرقان (٣٢)<sup>(٢)</sup> تؤكد المعنى نفسه؛ فالقرآن نزل منجماً لتشبيب قلب محمد بتجدد النزول، ودوام الوصول أيضاً، فإن نزول القرآن منجماً يساعد على ثبيت القرآن في قلبه ﷺ حفظاً وفقها وعملاً ومنهجاً.

ويشير ويلش إلى قوله تعالى: «وَنَزَّلْنَا مِنَ الْقُرْءَانِ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ»<sup>(٣)</sup> (الإسراء: ٨٢)، ثم يستنتج منها خطأً أن القرآن الذى عند الله، هو غير القرآن الذى عند محمد، والذى ادعى محمد أنه نزل عليه؛ وهذا جهل بأسرار اللغة، ومرامي العبارات، وجهل بالقرائن المصاحبة للتعبير القرائى؛ وذلك لأن حرف الجر "من" الذى تعلق به الكاتب، ووقع في الخطأ بسببه، يصح أن يكون لابتداء الغاية؛ كما يصح أن يكون لبيان الجنس، كما قاله الأخفش وأبو البقاء العكيرى، وإن كان أبو حيان يذهب في تفسير الآية إلى أن "من" التي لبيان الجنس، لا تقدم على المبهم الذى تبينه، وإنما تكون متأخرة عنه<sup>(٤)</sup>.

وأنكر البعض أن تكون "من" في الآية السابقة للتبعيض، ولكن ليس للسبب الذى تخيله المستشرق، وإنما لسبب آخر، وهو أن هذا التعبير "من القرآن" قد يوهم بأن البعض الآخر من القرآن لا شفاء فيه. وقد أثار الملاحدة بالفعل مثل هذا الاعتراض على الآية، حيث قالوا: أليس يجب ذلك أن بعض القرآن شفاء ورحمة، دون البعض الآخر؟

وقد ردّ عليهم القاضى عبد الجبار في ذلك بقوله: "إن الله ينزل من آيات القرآن

(١) «وَرَفِعْنَا فَرِيقَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَّلْنَاهُ تَسْرِيَلَهُ

(٢) «وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْءَانُ حُكْمًا وَاحِدًا كَذَلِكَ لَتَبَيَّنَ لَهُ فُوَادَّهُ وَنَزَّلْنَاهُ تَرْبِيَلَهُ

(٣) تsezia القرآن عن المطاعن ص ٢٣٢

ما يدعو إلى التمسك بالإيمان، الذي هو الشفاء من كل داء، ولا يجب ذلك في كل القرآن؛ وقول الله تبارك وتعالى أن بعضه شفاء، لا يعني أن البعض الآخر لا يدل على أن سائره بخلافه<sup>(١)</sup>.

هذا بالنسبة للمؤمنين والمهيئين للإيمان، يشفيفهم القرآن من مرض الكفر والكثير والعند وسائر الأمراض النفسية والاجتماعية؛ أما بالنسبة لغير المؤمنين، من المعاندين، فهو وقرّ في الآذان، وهو عليهم عمّي، وخرج في صدورهم، واحتلاطٌ وخللٌ في عقولهم، ومرضٌ في قلوبهم، وختم عليها.

يقول الله تعالى: «فَإِنَّمَا يَسْرُنَّهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ الْمُتَقِبِّلَ وَتُنذِّرَ بِهِ قَوْمًا لَدَّا» (٩٧) (مريم)، ويقول تبارك وتعالى: «وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْلَا فُصِّلَتْ آيَاتُهُ أَعْجَمِيًّا وَعَرِقِيًّا قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدُوكَ وَشِفَاءٌ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرْ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّيٌّ أُولَئِكَ يُنَادِيُونَ مِنْ مَكَانٍ بَعِيلٍ» (٤٤) (فصلت: ٤٤).

في هاتين الآيتين وصفٌ للقرآن كله بأنه شفاء وهدى للمؤمنين المتقيين، وأنَّ فيهما أيضاً ردًّا على المستشرق، الذي يريد أن يضع تفسيرات غريبة للقرآن، لا يقرها عقل سليم ولا نقل صحيح.

إن نزول القرآن منجماً من اللوح المحفوظ لا يعني أبداً أن هناك "قرآنًا أكبر" و"قرآنًا أصغر" أو "قرآنًا عند الله" و"قرآنًا عند محمد" كما توهم الكاتب؛ بل هناك "قرآن" واحد، هو الذي أنزله الله على محمد، وهو مكتوب في المصاحف المحفوظة في الأمصار الإسلامية، وفي صدور الحفاظ من أمته ﷺ، لا فرق بين القرآن مقروءاً، أو مسموعاً، أو مكتوباً، والقرآن هو هو الذي في اللوح المحفوظ، وهو هو الذي نزل به جبريل، لا تحرير فيه ولا تبدل.

يجاول ويلش أن يعمق فكرته الخيالية في وجود قرآنين، فيشير إلى قوله تعالى:

«وَأَنْ أَتَلُوا الْقُرْءَانَ فَمَنِ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنِ ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِنْ

(١) المصدر نفسه.

**الْمُنذِّرِينَ ﴿٩٢﴾** (النمل: ٩٢)؛ يقول بأن هذه الآية، إشارة إلى القرآن الذي كان بحوزة محمد، أمر أن يقرأه على الناس، بعد أن تلاه الله عليه، كما قال: **﴿تَنَّلُوا عَلَيْكُم مِّنْ آيَاتِي وَالذِّكْرُ الْحَكِيمُ﴾** (آل عمران: ٥٨)؛ ويقول تعالى: **﴿تَنَّلُوا عَلَيْكُم مِّنْ كُلِّ مُوسَى وَفَرَعَوْنَ بِالْحَقِّ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾** (القصص: ٣). وهذا الزعم بعيد كل البعد عن منطوق الآية ومفهومها معاً.

يعرض المستشرق بعد ذلك للجانب الطقسى أو التعبدى للقرآن، كما يسميه، فيقول إن هناك أكثر من دليل على وجود هذا النوع في القرآن، على سبيل المثال، قوله تعالى: **﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْءَانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ، وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْكَمُونَ﴾** (الأعراف: ٢٠٤) أمروا بالإنصات عند سماع القرآن من الإمام في الصلاة وفي غير الصلاة، تأدباً مع القرآن، وتأملاً، وتدبراً لمعانيه، سواء كان القارئ هو رسول الله ﷺ أم غيره.

وقال تعالى: **﴿وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ﴾** (الانشقاق: ٢١) قال ذلك تعجبًا من صلابة قلوب الكافرين، فهم لا يسجدون إعظاماً لكلام الله، لا يسجدون عند سماعه، لا يجاههم، ولا يقلوهم كثيراً من عند أنفسهم؛ يقول ويلش: "إن أشد المعانى التى يختتمها لفظ (القرآن) قرباً من لفظ القرآن الذى هو عنوان كتاب المسلمين المقدس، يتحلى في قوله تعالى: **﴿وَقَدْ عَلَيْهِ حَقًا في التَّوْرِيدِ وَالْإِنجِيلِ وَالْقُرْءَانِ﴾** (التوبه: ١١١)".

ويضيف إلى ذلك قوله: "إن هذا البناء الذى تقدمه السورة ينبع عن نظم القرآن في سلك واحد مع الكتب المقدسة المتقدمة عليه نزولاً، أو هو يفيد وضع القرآن في خط متوازٍ مع التوراة والإنجيل، هذا على الرغم من أن القرآن لم يكن قد اكتمل نزوله بعد، ولم يكن قد وضع في صورته النهائية كذلك إلا بعد وفاة محمد ﷺ".

إن مقصد الكاتب هنا غير كريم، وإن حاول تغليفه بالعبارات الفضفاضة غير محددة المعانى، إنه يزعم بأن القرآن لم يكن معروفاً بهذا الاسم قبل هذه الآية، تلك النقطة التي ردناها في نحره من قبل. ولكن ييلو أنه مُصر عليها، متثبت بها؛ إنه يزعم بأن محمدًا إنما

سَمِيَ القرآن بِهذا الاسم، لِيُضْعِه عَلَى قَدْمٍ وَسَاقٍ، مَعَ التُّورَاةِ وَالْإِنجِيلِ؛ وَأَن ذَلِكَ إِنما  
حَدَثَ بِسَبَبِ تَأْثِيرِ مُحَمَّدٍ ﷺ بِالكتابين؛ وَهَذَا ضَرْبٌ مِنَ الْكَاتِبِ فِي عِصَمِيَّةِ، وَدَلِيلٌ عَلَى  
تَمْسِكِهِ الْمُسْتَمِيتُ بِالْأَصْوَلِيَّةِ الْاسْتَشَرَافِيَّةِ، الَّتِي تَزْعُمُ بِأَنَّ مُحَمَّداً اتَّحَلَّ الْقُرْآنُ مِنْ كِتَابِ  
الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى، وَهُوَ أَمْرٌ يَرْفَضُهُ الْمُسْلُونُ جَمِيلًا وَتَفْصِيلًا؛ بَلْ وَيَكْذِبُهُ التَّارِيخُ وَالْمَنْهَجُ  
الْعَلْمِيُّ السَّلِيمُ.

وَكَوْنُ الْقُرْآنِ وَالتُّورَاةِ وَالْإِنجِيلِ ثُدْكَرٌ فِي سِيَاقِ وَاحِدٍ فِي هَذِهِ السُّورَةِ الْمَدِينَيَّةِ، لَا  
يَعْنِي بِحَالٍ أَنَّ مُحَمَّداً ﷺ تَعْمَدُ بِذَلِكَ إِعلَاءَ قِيمَةِ الْقُرْآنِ؛ فَالْقُرْآنُ كَلَامُ اللَّهِ الْقَدِيمُ، وَقَدْ  
أَخْبَرَ اللَّهُ فِي كَلَامِهِ الْعَزِيزِ أَنَّ الْقُرْآنَ الْكَرِيمَ يَسْمُو عَلَى كُلِّ مَا حَمَلَتْهُ، أَوْ اتَّحَبَّهُ الْلُّغَاتُ  
الْبَشَرِيَّةُ مِنْ عِلْمٍ وَآدَابٍ وَنُظُمٍ وَبِلَاغَةٍ؛ ثُمَّ إِنَّ قُرْيَنَةَ الْآيَةِ مُخَالِفَةٌ تَامًا لِمَا حَوَلَ الْمُسْتَشْرِقُ  
أَنْ يُؤْسِسَهُ مِنْ دُعَوَى؛ إِذَا أَنَّ الْآيَةَ الْكَرِيمَةَ تَحْدُثُ عَنِ الْجَهَادِ، وَعَنِ وَعْدِ اللَّهِ لِلْمُجَاهِدِينَ؛  
وَلَيْسَ فِي الْآيَةِ تَنْوِيَّةٌ بِالْقُرْآنِ؛ إِنَّمَا فِيهَا تَنْوِيَّةٌ بِالْوَعْدِ الإِلهِيِّ لِلْمُجَاهِدِينَ بِالْجَنَّةِ؛ وَالْعَجْبُ  
كُلُّ الْعَجْبِ، أَنَّهُ يَزْعُمُ أَنَّ لِفَظَ "الْقُرْآنَ" فِي هَذِهِ الْآيَةِ، قَدْ اقْتَرَبَ مِنْ مَعْنَى لِفَظِ "الْقُرْآنَ"  
الَّذِي هُوَ عَنْوَانُ كِتَابِ اللَّهِ، هَكُذا بَحْرَدَ أَنَّهُ ذُكْرٌ فِي سِيَاقِ وَاحِدٍ مَعَ التُّورَاةِ وَالْإِنجِيلِ؛ إِنَّ  
الْكَاتِبَ يَتَكَلَّمُ عَنْ بَحْرَدٍ أَمَانِيٍّ وَأَظَانِيٍّ وَنَحْيَالَاتٍ عَنْ كِتَابٍ جَاءَ بِالْحَقِّ، وَبِالْحَقِّ نَزَلَ.

إِنَّ الْكَاتِبَ مُحْكُومٌ فِي هَذِهِ الزُّعْمِ بِقَالِبٍ فَكَرِيٍّ جَامِدٍ، وَفَرَضِيَّةٍ تَخْمِينِيَّةٍ هَزِيلَةٍ، وَهِيَ  
أَنَّ التُّورَاةَ وَالْإِنجِيلَ، هُمَا وَحْدَهُمَا الْكَتَابَانِ الْمَقْدَسَانِ، وَأَنَّ الْقُرْآنَ إِنَّمَا هُوَ تَقْلِيدُهُمَا، أَوْ  
اقْتِبَاسُهُمَا؛ وَسُوفَ نَرَى عِنْدَ تَنَاوِلِنَا لِمَوْضِعِ تَرْجِمَةِ مَعَانِي الْقُرْآنِ، أَنَّ الْمُتَرَجِّمِينَ  
الْغَرَبِيِّينَ، بِصَفَّةِ عَامَّةٍ، قَدْ انطَّلَقُوا مِنْ قَاعِدَةِ هَشَّةٍ وَاحِدَةٍ، وَهِيَ أَنَّ الْقُرْآنَ مِنْ وَضْعِ مُحَمَّدٍ ﷺ،  
وَأَنَّهُ كِتَابٌ مُحْرَفٌ، وَمُتَنَاقِضٌ، وَلَيْسَ وَحْيًا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، إِلَى درَجَةِ أَنَّ إِبْرَاهِيمَ جِيجرَ  
الْيَهُودِيِّ الْأَلمَانِيِّ، قَدْ زَعَمَ أَنَّ مُحَمَّداً ﷺ قَدْ اطَّلَعَ عَلَى التُّورَاةِ، وَكِتَابِ الْأَنْبِيَاءِ، وَعَلَى  
الْتَّلْمُودِ، وَالْمَشَنَّا فِي الْلُّغَاتِ الْمُخْتَلِفَةِ الْعِرْبِيَّةِ وَالْأَرَامِيَّةِ كَذَلِكَ، هَذَا عَلَى الرَّغْمِ مَا سُبِّقَ أَنْ  
قَرَرَنَا أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ أَمِيًّا. وَأَنَّ هَذِهِ الْكِتَابَاتِ لَمْ تَكُنْ قَدْ تُرْجِمَتْ بَعْدُ إِلَى الْعِرْبِيَّةِ. وَعَلَى  
فَرْضِ أَنَّ مُحَمَّداً كَانَ قَارئًا وَهُوَ مَا لَمْ يَثْبِتْ أَلْبَيَّةً، فَإِنَّ الْكَاتِبَ يَتَجَاهِلُ الشَّوَاهِدَ الْقُرْآنِيَّةَ

الكثيرة، التي قدمنا أمثلةً كافيةً منها للتدليل على أن القرآن كان معروفاً منذ نزوله بعدها باسم للمسلمين ولم يشر إلى مكة جمِيعاً، بل إنه كان معروفاً أيضاً للجن؛ فهم قد سمعوه وتأثروا به أبلغ التأثر، ووصفوه بقولهم: ﴿قُرْءَانًا عَجَبًا يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ﴾ (الجن: ٢-١) وبقولهم كذلك: ﴿إِنَّا سَمِعْنَا كَيْتَلًا أَنْزَلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ هَدِيَ إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقِ مُسْتَقِيمٍ﴾ (الأحقاف: ٣٠)، ثم آمنوا به وصدقواه؛ بل ودعوا قومهم إلى الإيمان به وإلى تصديق الرسول ﷺ فقالوا: ﴿يَنَّقُومُنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللَّهِ وَإِمْنُوا بِهِ يَغْفِرُ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُخْرِجُكُمْ مِنْ عَذَابِ الْيَمِّ﴾ وَمَنْ لَا يُحِبَّ دَاعِيَ اللَّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ ذُونَمَةٍ أُولَئِكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ﴾ (الأحقاف: ٣٢-٣١)

وفي نهاية الفصل لا يفوتنا أن ننبه على المغم الاستشرافي في كلام ويلش، الذي دَسَّه في ثنايا كلامه، يقول: "إن القرآن لم يكتب في صورته النهاية، إلا بعد وفاة محمد ﷺ، وإن كنا سنقاش هذه الدعوى في موضع آخر من هذا الكتاب إن شاء الله تعالى، إلا أنها ننبه باختصار، أن القرآن الكريم قد كُتب على الورق، وسعف النخيل، واللخاف، والرقاع، وغيرها، في حياة محمد ﷺ؛ سحله كتاب مخصوصون، عرّفوا بكتاب الوحي؛ كما كتبه بعض الصحابة من يجيد القراءة والكتابة لأنفسهم. وكان القرآن كلها مجموعاً، ومحفوظاً، في حجرة نوم النبي ﷺ؛ كذلك كان القرآن محفوظاً في صدور المسلمين، رجالهم، ونسائهم، وأطفالهم؛ وما بالك بكتاب لا تتم الصلاة إلا به، ولا يدار الحكم إلا بمقتضاه، ولا تتم الأنكحة، والجنازات إلا بتلاوته.

## الفصل الثاني

### المترادفات في القرآن

يقول ويلش إن لفظ "القرآن" والمصدر الذي اشتُق منه القرآن - كتاب المسلمين المقدس - لا يمكن أن يفهم فهماً كاملاً إلا إذا أخذنا في الاعتبار مدلولات بعض ألفاظ أخرى لها تعلق كبير بهذا اللفظ، وبخاصة الألفاظ مثل "آية"، "كتاب"، "سورة"، "ذكر"، "مثاني"، "حكمة"، ونحوها. إذ أن لكل لفظ، من هذه الألفاظ، معناه المتميز أصلاً في القرآن؛ ولكن في بعض المواضع تأتي هذه المفردات في قرائين تقترب في معانيها من مفهوم "القرآن" كمصطلح؛ كما سيتضح فيما يلى:

#### مفهوم لفظة "آية" في القرآن

بدأ الكاتب كلامه بمحاولة إرجاع لفظة "آية" إلى اللغة العبرية والسريانية، وكأن هاتين اللغتين هما أصل العربية، وأصل اللغة القرآنية؛ وإنه لغريب حقاً، أن يبحث الكاتب أولاً عن الكلمة في غير لغتها، مما يجعله يبدو، وكأنه يجزم بوجود أصل معروف للغة العرب، ومن ثم لمفردات القرآن، لا يعرفه أحد إلا هو وبعض المستشرقين، وهذا في حد ذاته ليس بالمنهج العلمي.

ويضيف ويلش قائلاً: إن المعنى الأصلي لكلمة "آية" العربية، وأوثر (OTH) العبرية، وأثنا (ATHÂ). السريانية واحد. وتعني هاتان الكلمتان علامة، ودلالة على بعض الأشياء الغيبية، كالحق أو الحقيقة. ولكن اشتقاق الكلمة غير معروف على وجه اليقين، وأنه من الطبيعي جداً أن تكون لفظة "آية" مأخوذه من (أ-و-هـ) (A-W-H)، والتي تتوافق مع الكلمة العبرية آوه. لكن فعل هذا الأصل لا وجود له في اللغة العربية، كما هو واضح في ذهن الكاتب، وبالتالي فإنه من الصعب ادعاء أن كلمة "آية" القرآنية مأخوذة من أيٌّ من هاتين اللغتين.

ذكر المستشرق نفسه أن لفظة "آية" وردت في القرآن بصيغة المفرد والجمع حوالي ٤٠٠ مرة، ومعظمها يدور حول الآيات الكونية، التي تثبت وجود الله ووحدانيته، وقيامه بمحاجات العباد، واستحقاقه وحده بالشكر والثناء.

ومراجعة الموضع التي ذكرت فيها لفظة "آية" وجدنا أنها ذكرت في القرآن الكريم ٣٨٢ مرة، بالتحديد في ٦٠ سورة، تبدأ بسورة البقرة، وتنتهي بالبلد؛ وتتنوع هذه السور بين المكى والمدنى.

وللتمام الفائدة نلفت إلى أن لفظة "آية" وردت هكذا مفردة ٨٤ مرة، وبالجملة "آيات" ١٤٨ مرة، ووردت بصيغة "آيتك" مرتين، و"آياتك" ٣ مرات، وبالمثنى "آيتين" مرة واحدة، و"آياتنا" ٩٢ مرة، و"آياته" بعود الضمير إلى الله ٣٧ مرة، و"آياتها" بعود الضمير إلى السماء مرة واحدة، وبلفظ "آياتي" ١٤ مرة. وبالنظر في هذه الآيات نلاحظ أنها متعددة الدلالة فهي بمعنى "الآية من القرآن" وبمعنى "المعجزة التي هي بمثابة الدليل على صدق النبي وصحة دعوته"، وهي بمعنى "الآية الكونية أو الظاهرة الطبيعية المعجزة في تكوينها، وإحكام صنعتها، وفي اتساقها مع الغرض الذي خلقت من أجله"؛ و"الآية" بمعنى "العظة والاعتبار" كما في قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَّابُ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةً جَنَّاتٍ عَنْ يَعْمِنِ وَشَمَالٍ كُلُّوا مِنْ رِزْقِ رَبِّكُمْ وَأَشْكُرُوا لَهُ بِلَادَةً طَيِّبَةً وَرَبُّ غَفُورٌ﴾ (سبأ: ١٥)، فيها إشارة ودعوة إلى الاعتبار، والتأمل في فضل الله وقدرته، وإلى تقييد النعمة بالشكر والثناء، والاستعانة بها على طاعة الله عز وجل.

وتكون "الآية" بمعنى "العلامة على وقوع شيء مخصوص" كما في قوله تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ أَجْعَلْتِي آيَةً قَالَ إِيَّاكَ أَلَا تَكْلِمُ النَّاسَ ثَلَاثَ لِيَالٍ سَوِيًّا﴾ (مريم: ١٠). وهي هنا المعنى تتضمن إشارة أيضاً إلى "معجزة"؛ وتتأتي "الآية" كذلك بمعنى "الذكرى" كما في قوله تعالى في قصة نوح والطوفان: ﴿وَلَقَدْ تَرَكَهَا آيَةً فَهَلْ مِنْ مُذَكَّرٍ﴾ (القمر: ١٥)، أي أنها أثبتنا قصة نوح، وقومه في القرآن، ليتأملها الناس، ويذكروا ما حرى للعصاة، وكيف تجئي الله المؤمنين فيعتبروا ويتعظوا. وقد تكون "الآية" في هذا الموضع إشارة إلى السفينة تركها الله آية، أي أبقاها حتى أدركها أول أمة محمد ﷺ، كما ورد عن قتادة؛ وفي قوله تعالى عن فرعون: ﴿إِنَّهُمْ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلَ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ فَالْيَوْمَ نُنْهِيَكَ بِمَا دَرَأْتَكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلَقَكَ آيَةً وَإِنَّ كَيْرًا مِنَ النَّاسِ عَنْ إِيَّاتِنَا لَغَافِلُونَ﴾ (يونس: ٩٢-٩١)، قال ذلك لما صرخ فرعون قائلاً: ﴿إِنَّمَّا أَنْهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا﴾

إِنَّمَا تَبَرَّأُ مِنْ أَسْرَارِ إِلَهٍ أَنَّا مِنْ أَمْلَائِهِنَّ ﴿١٣﴾ أَخْبَرَهُ اللَّهُ تَعَالَى أَنَّهُ سَيَنْجِحُ بِيَدِهِ فَقْطَ،  
لِيَكُونَ بِدُنُهُ آيَةً مُسْتَمِرَةً، يَرَاهَا النَّاسُ لِلِّاتِعَاظِ وَالاعتَارِ.

وَالْآيَةُ تَطْلُقُ أَيْضًا وَيَرَادُ بِهَا الشَّيْءُ التَّامُ فِي صُنْعِهِ، وَتَرْكِيهِ، وَمِنْاسِبَتِهِ لِلْغَرْضِ  
الَّذِي خَلَقَ مِنْ أَجْلِهِ، وَقِيَامِهِ بِهَا الْغَرْضُ عَلَى أَكْمَلِ وِجْهٍ، وَأَتَمِ غَايَةً.

وَكَمَا لَاحَظَ وَيَلِشَ فَإِنَّ الْأَغْلَبَ الأَعْمَمَ مِنْ هَذِهِ الْآيَاتِ الَّتِي أَشَرْنَا إِلَيْهَا وَحدَدْنَا  
مَوَاضِعَهَا، تَتَحَدَّثُ عَنِ الْآيَاتِ الْكَوْنِيَّةِ، الَّتِي نَصَبَهَا اللَّهُ تَعَالَى دَلَائِلَ عَلَى وُجُودِهِ سَبَّحَانَهُ  
وَتَعَالَى، وَعَلَى قَدْرِهِ، وَتَدْبِيرِهِ، وَعِنْايَتِهِ، وَحِكْمَتِهِ، وَفَنَادِيْرُهُ، وَمَضَاءَ مَشِيَّتِهِ. فِي هَذِهِ  
الْآيَاتِ الْقُرْآنِيَّةِ دَعَا اللَّهُ تَعَالَى النَّاسَ إِلَى النَّظَرِ فِي الْآيَاتِ الْكَوْنِيَّةِ، وَالْتَّفَكُّرِ فِي عَجَائِبِهَا،  
لِلتَّوَصِّلِ بِحِكْمَمِ الْعُقْلِ وَالْفَكْرِ إِلَى اللَّهِ الَّذِي جَاءَتْ عَنْهُ الْكِتَبُ، وَدَلَّتْ عَلَيْهِ الْأَنْبِيَاءُ،  
وَدَعَتْ إِلَى الإِيمَانِ بِهِ، وَالْقِيَامِ بِشَرْعِهِ، وَحَذَرَتْ مِنْ عَصِيَّانِ أَوْامِرِهِ وَمُخَالَفَةِ مَنْهِجِهِ، فَإِنَّ  
مَنْ زَلَّ عَنْ مَنْهِجِ اللَّهِ ضَلَّ وَأَخْتَلَ؛ وَمَنْ رَحْمَةَ اللَّهِ تَعَالَى أَنْ جَعَلَ الْوَحْيَ وَالْعُقْلَ ظَهَرِينَ  
مُتَصَادِقِينَ مُتَعَاوِنِينَ، لَا ضَدِينَ مُتَعَارِضِينَ مُمْتَازِيْنَ. وَنَلَاحَظُ كَذَلِكَ أَنَّ كَثِيرًا مِنْ هَذِهِ الْآيَاتِ  
تَوَاتَّرَتْ وَتَضَافَرَتْ عَلَى تَشْيِيدِ نَبِيَّ مُحَمَّدَ ﷺ، وَتَأْيِيدِ دُعَوَاهُ، وَرَبِطَ رسَالَتَهُ وَمَعْجزَاتَهُ  
بِرسَالَاتِ الْأَنْبِيَاءِ السَّابِقِينَ وَمَعْجزَاتِهِمْ.

يَزْعُمُ وَيَلِشُ، إِلَى جَانِبِ ذَلِكَ، أَنَّ الْآيَاتِ الَّتِي تَتَحَدَّثُ عَنِ الْمَعْجزَاتِ وَالْخَوَارِقِ،  
قَدْ تَعَيَّنَّ مَعْنَاهَا فِي أَوَاخِرِ الْعَهْدِ الْمَكَّيِّ، بَلْ رَبِّما حَدَثَ ذَلِكَ فِي مَطْلَعِ الْعَهْدِ الْمَدِّنِيِّ، فَأَصْبَحَ  
لَفْظُ "آيَةٌ" مِنْ ثَمَّ يَعْنِي "طَائِفَةً مِنَ الْقُرْآنِ" بَعْدَ أَنْ كَانَ يَعْنِي "الْمَعْجَزَةَ" قَبْلَ ذَلِكَ؛ وَمَنْ  
وَجَهَةُ نَظَرِ هَذَا الْمُسْتَشْرِقُ، فَإِنَّ لَفْظَ "آيَةٌ" يَعْنِي الْجَدِيدِ إِنَّمَا حَدَثَ (يَعْنِي مِنْ جَانِبِ  
مُحَمَّدٍ)، كَرَدَّ فِعْلِ مَعَاكِسِ الْمُطَالِبِ الْمُشَرِّكِينَ الْمُتَزَادِيَّةِ وَالْمُتَكَرِّرَةِ لِلنَّبِيِّ ﷺ بِأَنَّ يَأْتِي لَهُمْ  
مَعْجزَاتٍ وَخَوَارِقٍ تَؤْيِدُ دُعَوَاهُ.

يَقُولُ وَيَلِشُ إِنَّهُ مِنْذَ هَذِهِ الْلَّحْظَةِ تَحُولُ مَعْنَى لَفْظِ "آيَةٌ"، فَصَارَ يَطْلُقُ عَلَى "الْجَزِءِ  
الْمُعْرُوفِ مِنَ الْقُرْآنِ" بَعْدَ أَنْ كَانَ يَطْلُقُ عَلَى الْمَعْجَزَةِ وَالْخَارِقِ فَقْطًا؛ هَذَا ضَرِبٌ مِنِ  
الْاعْتِسَافِ، وَالْإِرْجَافِ، وَالْخَيَالِ، وَالْخَيْالِ، وَهُوَ زَعْمٌ لَيْسَ عَلَيْهِ دَلِيلٌ، لَا مِنْ دَاخِلِ النَّصِّ  
الْقُرْآنِ، وَلَا مِنْ خَارِجِهِ، لَا بِطَرِيقَةِ مَبَاشِرَةٍ، وَلَا بِطَرِيقَةِ غَيْرِ مَبَاشِرَةٍ؛ إِنَّ وَيَلِشَ يَنْسِعُ هَنَا  
عَلَى مَنْوَالِ التَّنْصِيرِ، ضَارِبًا بِالْمَنْهِجِ الْعَلْمِيِّ عَرْضَ الْحَائِطِ. إِنَّهُ يَطْعَنُ فِي مَعْجزَاتِ مُحَمَّدٍ ﷺ

وينكرها، وهو مع ذلك يحاول عثاً، أن يتشرع من القرآن بعض الشواهد، التي يتخيل أنها تؤيد دعواه، وتموه على قرائه، وتغلف مقصده الحقيقي من وراء هذا الزعم اللدود.

إنه بهذا يشكك في القرآن، وينكر معجزات النبي محمد ﷺ، والأنبياء من قبله؛ أضف إلى ذلك، تسلیم المستشرق الجازم، بصحبة موقف الكفار من محمد ﷺ، والقرآن؛ مع أن القرآن هو مصدر الحديث عن هذا كله؛ ولكن ويلش يستعمل الدليل الواحد لتأييد الشيء ونفيضه، إنه لم يعتبر طبيعة أسلوب الكفار في طلب المعجزة، وتفنيد القرآن لهم، ورده عليهم؛ كل ما شغله، هو إنكار أن يكون النبي ﷺ قد صنع معجزة كعيسى وموسى من قبله، هذا هو موقف المنصرين والمستشرقين الجامد من نبوته ﷺ؛ إنهم يزعمون أن محمداً ﷺ لم يكننبياً، ولا صانع معجزات، هذا مع توادر النقل بأن كثيراً من المعجزات، قد وقعت للنبي ﷺ في مكة، وفي المدينة، بطلب من الكفار، وبدون طلب والشواهد على ذلك كثيرة في الكتاب والسنة، ولكن المقام لا يتسع لأكثر من الإشارة والإحالـة.

إن لفظة "آية" لم يتحول عن معناه إلى معنى آخر، كما يزعم ويلش، وبخاصة للسبب الذي رأه، بل ظل هو في أصل اللغة، وفي استعمال علماء القرآن، يُعبّر به عن الجزء من القرآن، وعن المعجزة؛ وقد فات الكاتب - ولا نلومه في ذلك - أن لفظي "معجزة"، و"خارق" لم يستعملهما القرآن أبداً، وإنما استعمل مادهما فقط، وذلك لأن لفظة "آية" فيما تقدّر أدنى على ثبات المعجزة، وعلى عمومها، وتناهياً في الإعجاز، وعلى استمرار أثرها في النفوس من لفظة "معجزة" وأيضاً لاشتمال لفظة "آية" على معنى الاستمرار، وطلب التأمل العقلي، بخلاف لفظ "معجزة".

إن معجزات محمد ﷺ لم تنتقطع أبداً، لا في حياته، ولا بعد مماته؛ فبقاء القرآن، وسلامته، وكذلك بقاء سنته، وأمته، من معجزاته الدائمة ﷺ.

يدعى ويلش بالإضافة إلى ما سبق "أن علماء المسلمين المتأخرین، قد فسروا كلمة آية بمعنى "الجزء من القرآن"، هذا مع أن حجم "الآية" غير محدد، والقرآن نفسه لم يقدم أي إشارة في هذا الصدد؟؛ ولسنا نرى أي علاقة بين تحديد حجم "الآية"، ومعناها في القرآن؛ وعلى أن "الآية" بمعنى "الطائفـة من القرآن"، قد وردت في الكتاب العزيز مقتـنة بالوحـي، والتـنزيل، والتـلاوة، مما يؤكـد قدـمـ الـلفـظـةـ، وصـدقـ معـناـهاـ الـذـيـ وـضـعـتـ لهـ؟

قال تعالى: «**تِلْكَ آيَاتُ اللَّهِ تَنْلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ**» (٢٥٢). وقال تعالى: «**تِلْكَ آيَاتُ اللَّهِ تَنْلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ طُلُّمًا لِّلْعَالَمِينَ**» (آل عمران: ١٠٨)، وقال تعالى: «**يَمْعَشُرَ الْجِنُّ وَالْإِنْسَ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَيْدَأً قَالُوا شَهِدْنَا عَلَىْ أَنفُسِنَا وَغَرَّتْهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَشَهِدُوا عَلَىْ أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرِينَ**» (الأعراف: ١٣٠)، وقال تعالى: «**أَنْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَنْزَلْنَا الْكِتَبَ عَلَى طَبِيعَتِنِّ مِنْ قَبْلِنَا وَإِنْ كُنَّا عَنِ درَاسَتِهِمْ لَغَافِلِينَ أَوْ تَقُولُوا لَوْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْنَا الْكِتَبَ لَكُنَّا أَهْدَى مِنْهُمْ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَيِّنَةٌ مِّنْ رَّيْكُمْ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ فَمَنْ كَذَبَ بِعِيَاتِ اللَّهِ وَصَدَفَ عَنْهَا سَنْجِرِ الَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ آيَاتِنَا سُوءَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يَصْدِفُونَ**» (الأعراف: ١٥٦-١٥٧)؛ وقال تعالى: «**وَإِذَا تُنْتَلِي عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا بَيَّنَتِ قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا أَتَتْ بِقُرْءَانٍ غَيْرَ هَيْدَأً أَوْ بَدْلَهُ**» (يوسوس: ١٥)، وجاء عن ابن مسعود وإبراهيم، عن النبي ﷺ مرسلاً: "من حلف بسورة من القرآن فعلية بكل آية منها كفارة...."<sup>(١)</sup>

أما عن طلب المشركيين المعجزة من رسول الله ﷺ، فقد أخبرنا القرآن أنهم كانوا يطربونها، لا بغرض الإيمان؛ بل للمكابرة والعناد؛ قال قوم موسى لموسى: «**وَقَالُوا مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنْ آيَةٍ لَتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ**» (الأعراف: ١٣٢)، قال تعالى: «**وَمَا مَنَعَنَا أَنْ نُرِسِلَ بِالآيَتِ إِلَّا أَنْ كَذَبَ بِهَا الْأَوْلَوْنَ وَإِنَّا ثُمُودَ الْنَّاقَةَ مُبَصِّرَةٌ فَظَلَمُوا بِهَا وَمَا نُرِسِلُ بِالآيَتِ إِلَّا تَخْوِيفًا**» (الإسراء: ٥٩). ويقول تعالى: «**وَإِنْ يَرَوْا إِيَّاهُ يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُّسْتَمِرٌ**» (القمر: ٢)، شكك اليهود حتى في الغرض من الآية أو المعجزة، إذ جاءهم موسى، فجعلوا الغرض منها السحر، لا مجرد الهدایة وتقدم الدليل، يقول تعالى: «**فَلَمَّا جَاءَهُمْ مُّوسَى بِعِيَاتِنَا بَيَّنَتِ قَالُوا مَا هَيْدَأً إِلَّا سِحْرٌ مُّفْتَرِّي وَمَا سَمِعْنَا بِهِدَا فِي ءابَيِنَا الْأَوْلَيْنَ**» (القصص: ٣٦)، ويقول تعالى: «**فَلَمَّا جَاءَهُمْ ءابَيِنَا آيَاتِنَا مُبَصِّرَةً قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُّبِينٌ**» (النمل: ١٣) عجزوا عن التفريق بين السحر مُبَصِّرَةً

(١) الإمام البخاري - حلق أفعال العباد ضمن عقائد السلف ص ١٩٦.

والمعجزة، وبين الرسول وعمل الساحر؛ ويقول عز وجل: «سَاصْرُفْ عَنْ إِيمَانِ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِنْ يَرَوْا كُلًّا إِيمَانًا لَا يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ لَا يَتَخَذِّدُوْهُ سَبِيلًا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الْغَيْرِ يَتَخَذِّدُوْهُ سَبِيلًا» ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِغَايَاتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَافِلِينَ ﴿٤٦﴾ (الأعراف: ٤٦)، ويقول تبارك وتعالى: «وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْلَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِيَنَا إِيمَانًا كَذَّالِكَ قَالَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَوْلُهُمْ تَشَبَّهُتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيَّنَا الْآيَتِ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴿١١٨﴾» (البقرة: ١١٨)، هذه الآية تُفصح عن امتداد الخط الكفرى، وتشابه دعاوى الكافرين في كل عصر وفي كل مصر، وأيضاً عن منهج الله تعالى في تربية كل جيل بما يناسبه، وإلزام كل صنف من البشر بما يقطع حجته ويزيل عذرها.

ونتساءل بعد هذا كله، هل تغنى المعجزات عن سفة أهل العمه والعمى، والختم، والطمس، والصمم، والرَّان؟ إن أكثر الناس مشاهدةً للمعجزات كانوا هم أكثرهم جحوداً وبغاؤه، وهم الذين قالوا من قبل: «أَرَنَا اللَّهَ جَهَرًا» (النساء: ١٥٣)، وهم الذين علقوا إيمانهم على رؤية الله تعالى: «وَإِذْ قُلْتُمْ يَمْوَسِي لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهَرًا» (البقرة: ٥٥) ولتأمل هذا الرابط بين سؤال أهل الكتاب من العرب لمحمد ﷺ وسؤال اليهود لموسى نبيهم ﷺ: «يَسْأَلُكُ أَهْلُ الْكِتَابِ أَنْ تُنْزِلَ عَلَيْهِمْ كِتَابًا مِنَ السَّمَاءِ فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَى أَكْبَرَ مِنْ ذَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا اللَّهَ جَهَرًا فَأَخْذَتْهُمُ الصَّيْعَةُ بِظُلْمِهِمْ ثُمَّ أَخْتَدُوا الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ فَعَفَوْنَا عَنْ ذَلِكَ وَءَاتَيْنَا مُوسَى سُلْطَنَانًا مُبِينًا ﴿١٥٣﴾» (النساء: ١٥٣)؛ ويقول تعالى: «وَلَوْ أَنَّا نَرَلَنَا إِلَيْنِمُ الْمَلَئِكَةَ وَكَلَمْهُمُ الْتَوْقَ وَحَنَّتَنَا عَلَيْهِمْ كُلُّ شَيْءٍ قُبْلًا مَا كَانُوا يُؤْمِنُوا إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ وَلِكُنَّ أَكْثَرَهُمْ مُجْهَلُونَ ﴿١١١﴾» (الأنعام: ١١١).

إن المعجزات لا تأتي إلا بإذن الله ولا يأتي الإيمان بالنبي إلا بمشيئة الله تعالى كذلك: «وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَنْ يَأْتِيَ إِيمَانًا إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ لِكُلِّ أَجَلٍ كِتَابٌ ﴿٣٨﴾» (الرعد: ٣٨) المعجزة أو الآية مصدرها الله تعالى ودليلها للنبي ﷺ؛ وفي هذه القرينة، نشير إلى أنه قد جاء في الأناسجيل ما يفيد امتياز المسيح ﷺ أبنته من صنع المعجزة، أو إظهارها عند وقوعها في بعض الحالات؛ فعلى سبيل المثال نجد في إنجيل مرقس (٦: ٥) (ولم يقدر (أى المسيح ﷺ) أن يصنع هناك ولا قوة واحدة وتعجب من عدم إيمانهم)، وفيه أيضًا

(٨: ١٢، ١١) : (فَحَرَجَ الْفَرِيسِيُونَ وَابْتَدَعُوا بِحَاوْرَوْنَهُ طَالِبِينَ مِنْ السَّمَاءِ لِكَيْ يَجْرِبُوهُ فَتَنَهَّدَ بِرُوحِهِ وَقَالَ: مَاذَا يَطْلُبُ هَذَا الْجَيلُ آيَةً. الْحَقُّ أَقُولُ لَكُمْ لَنْ يَعْطِي هَذَا الْجَيلُ آيَةً)، يَعْنِي هَذَا الْمَاعَدِينَ مِنْهُمْ، وَإِلَّا فَهُوَ قَدْ صَنَعَ مَعْجَزَاتٍ كَثِيرَةً شَأْنَهُ فِي ذَلِكَ شَأنٍ الْأَنْبِيَاءِ السَّابِقِينَ، وَالْمَعْجَزَةُ مِنْ شَوَاهِدِ النَّبُوَّةِ. وَحَتَّى فِي الْلَّهَظَاتِ الْأُخْرَى مِنْ حَيَاةِ الْمَسِيحِ الْعَلِيِّ، عَلَى مَا فِي (إِنْجِيلِ لُوقَاءَ ٣٣: ٨ - ٩) سَأَلَهُ هِيَرُودُسُ مَرَارًا أَنْ يَصْنَعَ لَهُ آيَةً يَرَاها بِنَفْسِهِ فَلَمْ يَجْبِهِ بِشَيْءٍ. وَلَا شَفَى أَعْمَى بَيْتِ صَيْدًا: (أَرْسَلَهُ إِلَى بَيْتِهِ قَائِلًا لَا تَدْخُلُ الْقَرْيَةَ وَلَا تَقْلِلْ لِأَحَدٍ فِي الْقَرْيَةِ) (مَرْقُسُ ٨: ٢٦)، فَهُوَ هُنَا يَخْفِي بَعْضَ مَعْجَزَاتِهِ، وَيَطْلُبُ مِنْ أَجْرَاهَا لَهُمْ، إِنْفَاقَاهَا؛ وَلَكِنْ مَاذَا تَقُولُ لِمَنْ يَكْيِلُ بِكَيْلَيْنِ وَيُفْضِلُ أَنْ يَرِي بِإِحْدَى الْعَيْنَيْنِ؟ وَإِضَافَةً إِلَى مَا سَبَقَ أَنْ ذَكَرْنَا فِي إِطْلَاقِ لِفَظِّ "آيَةٍ" عَلَى "الْطَّائِفَةِ مِنَ الْقُرْآنِ"، نَشِيرُ إِلَى طَرِيقَةِ نَزُولِ الْقُرْآنِ؛ إِذْ فِيهَا ذَاكُورًا، دَلِيلٌ وَاضْعَفُ يُؤْكِدُ هَذَا الْمَعْنَى، فَقَدْ نَزَلَ الْوَحْيُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ مُنْجَمِّاً، أَيْ فِي شَكْلِ مَجْمُوعَةٍ مِنَ الْآيَاتِ، بِحَسْبِ الْحَوَادِثِ وَالنَّوَازِلِ؛ وَكَانَ الصَّحَابَةُ يَحْفَظُونَهُ كَذَلِكَ، مَقْسُومًا إِلَى آيَاتٍ. وَالْقُرْآنُ نَفْسُهُ مَصْرُحٌ بِذَلِكَ، يَقُولُ تَعَالَى: ﴿وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ آيَاتٍ بَيْتَنِتِ﴾ (الْبَقْرَةُ: ٩٩)، وَيَقُولُ تَعَالَى: ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَبَ مِنْهُ آيَاتٍ مُحَكَّمَاتٍ هُنَّ أُمُّ الْكِتَبِ وَآخِرُ مُتَشَبِّهَاتٍ﴾ (آل عمرَانُ: ٧)، وَيَقُولُ تَعَالَى: ﴿ذَلِكَ نَتْلُو عَلَيْكَ مِنَ الْآيَاتِ وَالَّذِي كَرِمْ﴾ (آل عمرَانُ: ٥٨)، ﴿وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَاكَ آيَاتٍ بَيْتَنِتِ وَأَنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يُرِيدُ﴾ (الْحُجَّةُ: ١٦)، وَيَقُولُ تَعَالَى: ﴿وَأَذْكُرْنَـ مَا يُتَلَى فِي بُيُوتِكُـ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ وَالْحُكْمَةُ﴾ (الْأَحْرَابُ: ٣٤)، وَيَقُولُ تَعَالَى: ﴿تِلْكَ آيَاتُ اللَّهِ نَتْلُو هَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ اللَّهِ وَآيَاتِهِ يُؤْمِنُونَ﴾ (الْجَاثِيَةُ: ٦) وَهَذِهِ الْآيَةُ مَكْيَةٌ، وَيَقُولُ تَعَالَى: ﴿وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْتَنِتِ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ هَذَا سُحْرٌ مُّبِينٌ﴾ (الْأَحْقَافُ: ٧)، وَهِيَ أَيْضًا مَكْيَةٌ.

أَمَّا وَقْدَ اسْتَبَانَ خَطَأُ الْمُسْتَشْرِقِ وَيَلِشُ فِي زَعْمِهِ حَوْلِ مَعْنَى لِفَظِّ "آيَةٍ"، نَعْرَضُ الْآنَ لِفَهْوِ الْفَظِّ عِنْدِ عُلَمَاءِ الْمُسْلِمِينَ.

**يَطْلُقُ لِفَظَ "آيَةٍ" فِي الْلُّغَةِ عَلَى مَعَانِ ثَلَاثَةٍ:**

أولاً: يطلق هذا اللفظ ويراد به "الجماعة" بمعنى جماعة، أو مجموعة المحرف، قال أبو عمرو الشيباني "خرج القوم بآيتهم" أي بجماعتهم وجملتهم.

قال أبو بكر: سميت "الآلية" من القرآن آية لأنها علامة لانقطاع كلام من الكلام؛ وقال ابن حمزة "الآلية" من القرآن، لأنها العلامة، التي يفضي منها إلى غيرها، لأنها الطريق المنصوبة للهداية، كما قال الشاعر: [إذا مضى علم منها بدا علم].

وفي حديث عثمان بن عفان عليه في الجمع بين الأختين ملك اليمين (أحَلْتُهُمَا آيَةً وَحَرَّمْتُهُمَا آيَةً)، قال ابن الأثير: الآية محللة، قوله تعالى: ﴿أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ﴾ (النساء: ٣٦، ٢٤)، والآلية المحرمة قوله: ﴿وَأَنْ تَجْمِعُوا بَيْنَ الْأَخْتَيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ﴾ (النساء: ٢٣).

ونقول إن "الآلية" سميت بهذا أيضاً، لا لكونها علامة على الحلال والحرام وأماراة بين الله وعباده فحسب، بل إنها سميت كذلك، إشارة على إعجاز كلام الله تعالى. فكلام الله، آيات وعجائب في لغات بني الإنسان، بارزة، ومميزة، ثابتة بحرفها ونصها، متعددة معانيها ومراميها؛ والقرآن كله آية باقية على الأزمان، ليس له فيما عرفه الإنسان من آداب أو بلاغات مثال.

و"الآلية" أيضاً بهذا المعنى تفيد "العبرة"- كما أشرنا إليه سلفاً - ويؤيد ذلك قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْرَوْتَهُمْ ءَايَاتٌ لِّلْسَائِلِينَ﴾ أي عظام وعيوب؛ كيف انتصرت البراءة والصدق على الحقد والكذب؟ كيف عزَّ المتكلون، وذل الماكرون المحتالون، كيف قال الإخوة الأعداء: ﴿أَقْتَلُوا يُوسُفَ أَوِ أَطْرَحُوهُ أَرْضًا﴾ أي تخلصوا منه، ﴿سَخْلُ لَكُمْ وَجْهُ أَبِيكُمْ﴾، وكيف صاح خادم السيارة: ﴿يَبْشِرُنِي هَذَا غُلْمَانٌ﴾، وكيف قال عزيز مصر: ﴿أَكْتَرِي مَثُولَهُ﴾، وكيف قالت له زوج العزيز: ﴿هَيَّتَ لَكَ﴾، وكيف قال الملك: ﴿أَتَتُونِي بِهِ أَسْتَخْلِصُهُ لِنَفْسِي﴾، وقال له بعد أن كلمه: ﴿إِنَّكَ الَّذِي لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ﴾ وكيف غلت الطاعة غلبة الشهوة، وتحول حبُّ الأبدان إلى حبِّ الدِّيَان، وكيف خرج يوسف من البئر المظلم، وبيع بالثمن البخس، مع الزهد فيه، ووصل إلى سدة العرش، وإدارة شئون الأرザق، في بلد ليس له فيه نصیر إلا رب العالمين!

ثانيًا: تكون "الآية"، بمعنى "العلامة"، كما في قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا أَبْنَاءَ مَرِيمَ وَأُمَّهَةَ آيَةً﴾ المؤمنون: ٥٠)، جعلناهما "آية" لأن مريم حملت، دون أن يمسها بشر ولم تك بغيًا، ويعنى ولد من غير منيّ رجل، ولم يكن هذا في ولاد البتة. والآية في خلق عيسى على هذا النحو، ليكون دالاً على قدرة الله تعالى، وتصريفه وتنويعه في الخلق، لا ليكون برهاناً على الوهية عيسى أو ربوبية أمه؛ لأن الميلاد، الموت، والتحول، والانتقال من حال إلى حال، ومن طور إلى طور، ومن وقت إلى وقت، والتغذى، والتداوی، والانفعال، والأمل، واليأس، كلها أمارات على الحدوث، ودلائل على الخلق والضعف؛ فعيسى وأمه بشرين من خلق الله، بأماراة الصفات البشرية، التي حررت عليهما؛ يقولون "افعله بآية كذا" أي بآية تقدمون الخيل شعشاً لأن على سبابكها مداماً

عرفنا من هذا أن "الآية" تطلق ويراد منها "الوحدة" أو "الجزء من السورة" وسيأتي "آية" لأنها علامة، وأماراة على صدق من أتى بها، وعلى عجز المتحدى بها، وعلى تميزها؛ كما أن فيها دليلاً على سلامية القرآن من التحريف، والتبديل، والزيادة، والنقصان، وأن لفظة "آية" أيضاً تطلق على "المعجزة" و"العبرة" و"المثل"، كما أوضحتناه من قبل. وينبغي أن يكون واضحًا في أذهاننا، أن السورة من القرآن، تتالف من عدد معين من الآيات، وأن عدد الآيات، وحدودها، معروف من طريق الشرع، لا من طريق الاجتهاد، ولا مجال للرأي، ولا للقياس في ذلك؛ قاله على بن أحمد الواحدى (ت: ٤٦٨ هـ/١٠٧٥ م) ومحمد بن عمر الرمخشري (ت: ٥٣٨ هـ/١٤٣ م) وناصر الدين بن المنير (ت: ٥٤٤ هـ/١٢٦٤ م). وقال القاضى أبو بكر بن العربي المعافرى الأندلسى (ت ١٤٩ م)، جاء عن النبي ﷺ، أن الفاتحة سبع آيات، وسورة الملك ثلاثون آية، وصح أنه قرأ العشر آيات الأخيرة من سورة آل عمران، وأضاف أن تقدير الآي، من المفصل في القرآن الكريم، ومن الآيات طويل وقصير، وصدق الله تعالى إذ يقول: ﴿كَتَبْتُ فُصِّلَتْ آيَاتُهُدُرْ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِّقَوْمٍ يَلْقَمُونَ﴾ (فصلت: ٣)؛ فتفصيل الآيات بمقاديرها، هو من عمل الله تعالى، لا من عمل محمد ﷺ، أو غيره، ومعنى "فصل"، أي حدد وبين أحد

الشيئين من الآخر، حتى لا يكون بينهما فاصل أو فرجة؛ ومنه قيل "المفصل والمفاصل".<sup>(١)</sup>  
وبهذا يتضح وبدون أدنى شك أن كلمة "آية"، قرآنية، وهي مستعملة في القرآن،  
بالمعنى التي ذكرناها؛ وأنه خلافاً لما ادعاه المستشرق ويلش، ليس لمقدمي علماء المسلمين،  
ولا لتأخريهم، دخل، في تحديد معناها، أو تحويلها من معنى إلى معنى آخر.

### مفهوم لفظة "كتاب" في القرآن

يتناول الكاتب هنا لفظة "كتاب" في القرآن الكريم؛ التي ذكرت فيه ٢٥٥ مرة  
بالمفرد (الكتاب، كتاباً، كتابك، كتابكم، كتابنا، كتابه، كتابها، كتابهم، كتابي، كتابيه)،  
و٦ مرات بالجمع (كتب، كتبه)؛ وهو يرى أن هذا اللفظ يعد من أصعب الألفاظ  
القرآنية، من حيث التفسير، وأنه نادراً ما يستعمل للإشارة إلى نوع من الكتابة اليومية؛  
على سبيل المثال، فقد أطلق على الرسالة الموجهة من الملك سليمان اللهم، إلى بلقيس  
ملكة سبا، كما في قوله تعالى: ﴿أَدْهَبَ بِكَتْبِي هَذَا فَآلِقَةُ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ مَآذَا  
يَرْجِعُونَ﴾ قالَتْ يَأَيُّهَا الْمُلْوَّا إِنَّ الْقَيْ إِلَيْكَتْبَ كَرِيمٌ (النمل: ٢٨ - ٢٩)  
"الكتاب" في هذا الموضع بمعنى المكتوب أيًّا كان حجمه، وكتاب سليمان هو رسالة  
ملكية، كتبها إلى ملكة اليمن وأرسلها مع أحد جنوده المسخرة لخدمته من مملكة الطير  
وهو المدهد الذي حملها وسافر بها من الشام إلى اليمن، حيث ألقى بها بين يدي بلقيس  
من كوة صغيرة في حجرة عرশها، ونص الرسالة: ﴿إِنَّهُ مِنْ سُلَيْمَانَ وَإِنَّهُ بِسْمِ اللَّهِ  
الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾ أَلَا تَعْلُوْ عَلَيَّ وَأَتُؤْنَفُ مُسْلِمِيْنَ؛ هذه رسالة قصيرة وجامعة، خف  
على المدهد حملها ونقلها. وقد أطلق لفظ "كتاب" و"كتب" أيضاً، على الرسائل التي  
بعث بها النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إلى الملوك والرؤساء يدعوهم فيها إلى الإسلام<sup>(٢)</sup>.

ووردت لفظة "كتاب" في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَتَغَيَّرُونَ إِلَيْكَتْبَ مِمَّا  
كَتَبَتْ بِهِمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا﴾ (النور: ٣٣)، هذا أمر من الله للسادة أن يكتبوا عبيدهم  
إذا طلبوا منهم الكتابة لتحرير أنفسهم من العبودية بالطرق والشروط المدونة في كتب  
الفقه؛ فلفظ "الكتاب" هنا يعني "المكتابة"، أو "تسجيل عقد الحرية بين السيد والعبد"؛

(١) انظر الراغب الأصفهاني. مفردات ألفاظ القرآن الكريم ص ٦٣٨.

(٢) ابن هشام - أبو محمد بن عبد الملك - السيرة النبوية بيروت - دار الجليل ، جـ ٤ ص ١٨٧ وما بعدها.

وастعملت الكلمة أيضاً في الإشارة إلى "سجل أعمال الإنسان في الدنيا التي سيحاسب عليها يوم القيمة"، يقول تعالى: ﴿ وَكُلُّ إِنْسَنٍ أَلْرَمْتَهُ طَهِيرٌ فِي عُنْقِهِ وَخُرُجٌ لَهُ يَوْمٌ الْقِيمَةِ كِتَبًا يَلْقَنَهُ مَنْشُورًا ﴾ ﴿ أَقْرَا كِتَبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ ﴿  
 (الإسراء: ١٣ - ١٤)، "الكتاب" هنا يعني "الصحيفة الخاصة بكل إنسان تكتب فيها أعماله وأقواله قليلاً وكثيراً وتحفظ له حتى يعطتها يوم القيمة منشورة - أي مفتوحة - يقرؤها بنفسه حتى وإن كان أمياً بحضره جميع الناس من كل الأمم والأجيال حتى تلزمه الحجة فلا يتذرع بالتسیان لطول الزمان، وتعاقب الحدثان، وتبدل الأحوال والمهيات، ومعالجة السكريات والممات، وطول الثواب في عالم البرزخ، وهو البعث والنشور والمطلع والحساب، يقول تعالى: ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَبُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوْمَئِنَا مَالِ هَذَا الْكِتَبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنَهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ ﴿  
 (الكهف: ٤٩).

"الْكِتَبُ" المشار إليه في الآية اسم جنس يطلق ويراد به "كتب الناس التي أحصاها الحفظة عليهم واحداً واحداً"؛ ويمكن أن تكون الإشارة كذلك إلى كتاب واحد تضمن صحائف أعمال البشر كما يفهم من قوله تعالى: ﴿ أَحْصَنَهُ اللَّهُ وَسَوْهُ ﴾ ﴿ (المجادلة: ٦)، وقوله: ﴿ قَالَ فَمَا بَالُ الْقُرْبَوْنِ الْأَوَّلَيْنِ ﴾ ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّهِ فِي كِتَبٍ لَا يَضُلُّ رَبِّهِ وَلَا يَنْسَى ﴾ ﴿  
 (طه: ٥١ - ٥٢)

في هذا الخطاب القرآني إشارة إلى "كتاب" جامع لأعمال الخلق هو بمثابة الأم أو المصدر لكل هذه الصحف.

يؤكد هذا قوله تعالى: ﴿ إِنَّا هَنَّ نُحْنِ الْمُوقِنُونَ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَأَثْرَهُمْ وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَبْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُّبِينٍ ﴾ ﴿ (بس: ١٢)، وفيه إشارة إلى اللسوح المحفوظ؛ ومنه قوله تعالى: ﴿ وَأَشْرَقْتَ الْأَرْضَ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ الْكِتَبُ وَجَاءَهُ بِالْبَيِّنَاتِ وَالشَّهَدَاءِ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ ﴿ (الرَّوم: ٦٩).

ونلاحظ أن الله تعالى قدّم الصغيرة في الأعمال على الكبيرة لأن الكلام في دقة الإحصاء وهو أنساب للقرينة، ومن اللافت في "آية الكهف" أن الجرميين لم يُركزوا على

شدة العذاب بل رَكِّروا على دقة الحساب؛ تعجبوا من علم الله تعالى وشدة مراقبته لهم؛ وعبارة: ﴿وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا﴾ تُوحى بحضور كل ما عملوا في أذهانهم وذواكرهم على الرغم من آفات الحياة وعارضها، وسكترات الموت وطول العهد ومشاهدة أهواه يوم القيمة.

يطلق "الكتاب" أيضاً على "ما كتب الله أولاً من الحوادث المستقبلية"، قال تعالى: ﴿وَإِنْ مَنْ قَرِيبٌ إِلَّا نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ الْقِيَمَةِ أَوْ مُعَذِّبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا﴾ كان ذلك في **الكتاب مسطوراً** (الإسراء: ٥٨)، وكلمة "مَسْطُورًا" بعد ذكر "الكتاب" تأكيد على دقة علم الله تعالى وشموله، وعلى أن قلم القدرة قد جرى فعلاً بكل أنواع المقدورات؛ وما هو جاري في معناه على هذا النحو قوله تعالى: ﴿وَعِنْهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْضِ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٌ فِي ظُلْمَتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٌ وَلَا يَابِسٌ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ﴾ (الأنعام: ٥٩)؛ فالله على الرغم من علمه، وعلى الرغم من أنه لا تحرى عليه عوارض النسيان ولا يعتريه سهو أو وهم أو تخلخل أو ضلاله قد سجل كل شيء في كتاب واضح وناطق مفصح.

وقد تكرر هذا المعنى في مواضع أخرى من القرآن؛ على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَاءٍ وَمَا تَتَلَوَّ مِنْهُ مِنْ قُوَّةٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْرُبُ عَنْ رَيْلَكَ مِنْ مِثْقَالٍ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ﴾ (يونس: ٦١)؛ وقوله تعالى: ﴿وَمَا مِنْ ذَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّهُ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ﴾ (هود: ٦)، و"الكتاب" في هذه الآيات هو سجل الله تعالى الحاوي لكل ما خلق الله مما كان وما هو كائن وما سوف يكون إلى قيام الساعة؛ هذا "الكتاب" موجود بالفعل، وهو مع الله تبارك وتعالى، على هذا إجماع المفسرين وأغلب جمهرة المستشرقين كما ذكر ويلش.

يؤكّد جوينخن (GWIDENGERN) هذا المعنى في كتابه (MUHAMMAD THE APOSTLE OF GOD AT HIS ACENSION (P. A. 1955) "محمد ﷺ ومراججه" (٢٢ - ١٥)؛ ويرى آرثر جيفري

JEFFERY) في مقاله "THE QURAN AS SCRIPTURE"<sup>(١)</sup>، (القرآن

كتاب مقدس)، أنها إشارة إلى كتاب الإحصاء للشرق الأدنى القديم، كتاب القرارات، أو الأوامر، أو هي معنى السجل.

وبعد أن استعرض المستشرق ويلش لوجهى النظر هاتين يقول بأنه "لا توجد أساساً من القرآن نفسه لتأييد أي منهما"، ويزعم أيضاً أن ثمة مشكلات عويصة، تتعارض أي تفسير حرفي لتلك الآيات التي ورد فيها ذكر الكلمة "الكتاب"، إذ أنه يمكن أن تُحمل اللفظة في الموضع المختلفة في القرآن على أنها إشارات مجازية إلى علم الله وأحكامه؛ ويستمر الكاتب قائلاً: "إنه من الممكن تقديم تفسير آخر للكلمة قريب من هذا التفسير المذكور، وهو أن كلمة "كتاب"، يمكن أن تكون إشارة إلى الكتاب الإلهي الأم، الذي هو مصدر القرآن كما يتحلى من هذه الآيات: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَبَ مِنْهُ إِيمَانٌ حُكِّمَتْ هُنَّ أُمُّ الْكِتَبِ وَأُخْرُ مُتَشَبِّهَاتٍ ﴾ (آل عمران : ٧)؛ ﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَبِ ﴾ (الرعد: ٣٩)؛ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَبِ لَدَيْنَا لَعِلَّ حَكِيمًا ﴾ (الزخرف: ٤ - ٣)؛ ﴿ إِنَّهُ لَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ فِي كِتَبٍ مَكْتُوبٍ لَا يَمْسِهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ﴾ (الواقعة: ٧٧)؛ ﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ مَجِيدٌ ﴾ في لوح حفظ (البروج: ٢١ - ٢٢).

بعد أن استعرض الكاتب هذه الآيات بالنص أو بالإشارة، علق عليها بقوله: "إنها غامضة وليس فيها ولا في غيرها من آيات القرآن أي إشارة واضحة إلى هذا الكتاب، يعني القرآن أو الأصل والمثال الإلهي لكتاب المسلمين المقدس"؛ ويزعم المعارض كذلك أن لفظ "الكتاب" لم يتضمن هذا المعنى ابتداءً، أو أنه استمر كذلك حتى جاء المفسرون المتأخرون وحملوه عليه؛ ثم يقول: "وفي الأغلب الأعم استعملت لفظة "كتاب" في القرآن، معنى الوحي الذي أنزله الله على محمد ﷺ، وعلى الأنبياء السابقين الذين بُعثوا في أمم عاشت قبل الإسلام، ثم عاصرت هذه الأمم الإسلام فيما بعد كاليهود والنصارى الذين أطلق عليهم القرآن عبارة "أهل الكتاب".

بهذا نلاحظ أن الكاتب قد اقتحم منطقةً حساسةً من عالم القرآن، دون خريطة أو معلومات صحيحة ودقيقة، تُبيّن له المعلم وتوضح له الغامض؛ ودون دليل يهديه للمقالات الصحيحة والنتائج الصائبة، التي يمكن أن تترتب عليها. لقد ضل ويلش هنا في شباب المسائل ومرامي القراءن القرآنية؛ ولكن نيرز الخطأ الذي وقع فيه لا بد أن نعود مرة أخرى إلى الآيات التي ذكرها أو أشار إليها في سياق مناقشته للفظة "كتاب" في القرآن.

بالنسبة لقوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ﴾ فـ ﴿كَتَبٍ مَكْتُوبٍ﴾ لَا يَمْسُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ﴾ (الواقعة: ٧٧: ٧٩)، فالكتاب المكتوب هو اللوح المحفوظ، ومعنى "مكتوب" أي محفوظ عند الله لا تصل إليه يد فتسبح به؛ وقد وصف الله تعالى القرآن بأنه مكتوب لتعظيمه وإعلاء قيمته وأهميته كما في قوله تعالى: ﴿كَأَمْثَالِ الْلُّؤْلُؤِ الْمَكْتُوبِ﴾ (الواقعة: ٢٣)، قيل عن بالكتاب المكتوب الكتاب المحفوظ؛ وقيل هو قلوب المؤمنين.<sup>(١)</sup>

في آيات سورة الواقعة السابقة، رد على كفار مكة، الذين زعموا أن هذا القرآن من تسزلات الشياطين؛ فأخبر الله تعالى أن القرآن في كتاب مكتوب، شأنه شأن سائر الغيوب، التي استأثر الله بعلمه، ولا تُنزل إلا بأمره، وأنه لا يمسه إلا المطهرون؛ أما الشياطين فإنهم عنه معزولون، لا يصلون إليه، ولا يقتربون منه، فضلاً عن أن يأتوا بهم؛ يقول تعالى: ﴿وَمَا تَنَزَّلَتْ بِهِ الشَّيَاطِينُ﴾ وَمَا يَلْبَسِ هُنَّمْ وَمَا يَسْتَطِعُونَ﴾ إِنَّهُمْ عَنِ الْسَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ﴾ (الشعراء: ٢١٠: ٢١٢)، فالقرآن لا يمسه إلا المطهرون - أي الملائكة - وفي مقدمتهم جبريل عليه السلام، الذي نزل به، وفي الأرض فإنه ينبغي أن لا يمس القرآن من البشر إلا ظاهر القلب، وظاهر العقل، وظاهرقصد والنية.

روى أبو داود في المراسيل من حديث الزهرى، في الكتاب الذى أمر النبي ﷺ بكتابته لعمرو بن حزم "لا يمس القرآن إلا ظاهر"، وفي هذه القرينة، ننبه على تناقض الكفار في أوصافهم للقرآن؛ فهم تارة يقولون إنه من إملاء الشياطين، وتارة أخرى يقولون

(١) الراغب الأصفهاني . مفردات ألفاظ القرآن . ص ٦٢٧ .

إنه أساطير الأولين اكتتبها محمد ﷺ فهى تُملى عليه بكرة وأصيلاً، ومرة ثالثة يَدَّعون أنَّ محمداً أخذه من رجل باليمامة يقال له الرحمن، ورابعة يَدَّعون أنه تلقاه من أعمى كان يعمل حداداً عكراً، ومرة يقولون عن محمد ﷺ إنه ساحر، وأخرى إنه مسحور؛ وعلى الرغم من كل هذه الدعاوى، لم يستطع واحد منهم أن يُظهر المصدر البشرى الذى يدعى للقرآن، أو يدل بصدق على العلْم الذى أخذه منه محمد ﷺ، وقد كان خصوم محمد ﷺ يملكون المال والجاه والسلطان، كما كانت لهم الغلبة في مضمار البلاغة والبيان؛ ولكنهم اعتبروا مجرد الدعوى دليلاً؛ وهذه هي آفة المكابرین الجاهلين في كل عصر وفي كل مصر.

ونتساءل لماذا اختصت الشياطين محمداً بالقرآن؟ بالرغم من أنها لم تكن لها سبب إليه، لا قبل النبوة ولا بعدها؛ وكيف يُملى الشيطان كلاماً كالقرآن، وهو الذى تُصب عليه اللعنات فيه؛ ومنه يتَعلَّم الناس مكائدِه، وحيله، وطرق مغالبته وصدِّه، وعصيَّان أمره؟ كيف والاستعادة من الشيطان الرجيم واجبة قبل الشروع في قراءة القرآن الكريم؟ وأن من شعائر الحج في الإسلام، رجم الشيطان؛ وأن في كل شعيرة من شعائر الإسلام، تحذيراً له وإذلاً؛ وكان النبي ﷺ يستعيد بكلمات الله التامة من كل عين لامة، ومن كل شيطان وهامة<sup>(١)</sup>.

ومن المفيد أن نشير في هذا الصدد إلى الافتراض، أو الرعم، الذي قدَّمه معارضوا القرآن، على عصر ابن كمونة اليهودي، الذي عاش في القرن السابع الهجرى يقول أهل الإفك، وهكذا افترض ابن كمونة: "لم لا يجوز أن يكون القرآن أنسِل على نبي آخر دعا محمداً أولاً إلى دينه، وإلى هذا الكتاب، فأخذه منه محمد، وقتلَه، فلا جَرم لم يظهر اسم ذلك النبي، وبقى الكتاب في يد محمد؟"، يرد ابن كمونة على هذا الاحتمال، المستحيل عقلاً ونقلأً، بقوله: "إن كل عاقل لو رجع إلى نفسه وأنصف، علم أن هذا لم يقع؛ ثم إن في القرآن عدة مواضع تدل على أنه ﷺ هو المختص به دون غيره، يَعْرُف ذلك من تأمل ما جاء فيه من حكاية أحوال النبي ﷺ في وقته، ومع أزواجها، ومع المنافقين والكافار"<sup>(٢)</sup>. هذا صحيح؛ ونضيف أن محمداً ﷺ لم يأت بالقرآن جملة واحدة، ولا قدَّمه إلى الناس، بمجموعاً في كتاب؛ وإنما تلقاه مشافهة من جبريل التَّلَيل، وفي مراحل زمنية متبااعدة، أو متقاربة، وفي أماكن مختلفة، وسائل أصحاب هذا الرعم، أى نبي هذا الذى يأتي، ولا يعرفه إلا شخص واحد هو محمد ﷺ؟! وأى شخص هذا الذى يصلح أن يكون نبياً، ويؤمن على كتاب من عند الله،

(١) البخاري . خلق أفعال العباد بعقارب السلف ص ١٩٠ - ١٩٢ .

(٢) ابن كمونة . تقييُّع الأبحاث في الملل الثلاثة . نشرة برمان ط جامعة كاليفورنيا ١٩٦٧ ص ٧٠ - ٧٢ .

ولا يستطيع أن يحميه؟ أى عاجز هذا؟ ثم لماذا اختص هذا النبي المزعوم محمدًا دون بقية العرب، وأعيانهم، وفجواتهم؟

هل يعتقد عاقل أن ديناً كالإسلام، يقوم على الخطف، والاغتصاب، والقتل؛ وهو الدين الذي يحرّم كل ذلك ويضع لمرتكبيه ألطع الحدود وأقساها؛ ناهيك بأن هذه الغارة المتخلية، تتنافى مع أخلاق محمد ﷺ وشخصيته. ولكن يبدو أن أعداء الإسلام، يهونون عليهم ترك عقولهم عندما يتعاملون مع هذا الدين القوم.

يعرض علينا ابن كمونة - اليهودي الذي أسلم وحسن إسلامه - عجيبة أخرى من ثرثرات القوم، إذ ينقل عن بعضهم قوله: إنه من المحتمل "أن محمداً طالع في كتب من تقدمه"، أو سمعها، فانتخب أجودها، وضم البعض إلى البعض، أو أنه كان يترصد كلمات الناس، ويستقرئها؛ مما وجده من كلمة رائقة، أو نكتة فائقة، نقحه، وجمعه، ورتبه قرآناً؟ واستشهد صاحب هذا الرعم، بما جرى من عبد الله بن أبي سرح<sup>(١)</sup>، أحد كتاب الوحي، عندما كان النبي ﷺ يملأ عليه آيات من سورة المؤمنون: ١٤، ١١: «فَكَسَوْنَا الْعِظَمَاءِ لَهُمَا مِمَّا أَنْشَأْنَاهُ حَلْقًا مَا خَرَّ» هج ابن سرح على الفور بهذه العبارة "فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَلْقِينَ" فقال<sup>(٢)</sup>: "اكتب فهكذا أنزلت"؛ فارتدى الرجل وجمع به هواء، فظن أنه يوحى

هذا الخبر صحيح لا شك فيه؛ ولكن أصح منه، أن القرآن يتلacci مع الفطرة، وبخاصة عندما يتكلّم القرآن عن الله تعالى، وعن عمله في الخلق والإبداع؛ وأصح منه كذلك، أن ابن أبي سرح لو كان يستطيع آنذاك، أن يتلقى وحيًّا أو يكتب كلامًا مثل كلام الله تعالى؛ فلماذا لم يستمر في تلقى الوحي، وكتابة ما يوحى إليه؟ لماذا وقف عند هذه الجملة ولم يتعداها؛ وكان الحال أمامه أفسح من الصحراء التي يعيش فيها؟ لماذا انقطع خبره عند هذه الدعوى؟ ولم يعرف عنه أحدٌ إلا هذه الجملة وهذه الحكاية، التي أثبتتها كتب الحديث؟ والتي

(١) عبد الله بن أبي سرح بن سعد بن الحارث العامري القرشي، أسلم وهاجر، وكانت له صحبة، وكتب للنبي ﷺ، ثم ارتد وأسلم بعد ذلك وحسن إسلامه، وولى في خلافة عثمان، وبعد مقتله رضي الله عنه، اعتزل الناس والتزم العبادة، ودعا الله أن يتغافه بعد الصلاة، فمات بعد تسلمه من صلاة الصبح. ذكره السهيلي.

(٢) انظر تفاصيل الأبحاث في الملايين الثلاثة، ص ٧٠ - ٧٢.

لو لم يسجلها المُحدَثُونَ ما سمع بها ولا به أحد؛ وأين أعداء محمد ﷺ منه؟ لماذا لم ينتفعوا به؟  
ويعارضوا بكلامه كلام الله تعالى، الذي بلغه محمد ﷺ.

ونرى أنه من المفید أن نشير هنا إلى الحديث الذى رواه عكرمة أن عبد الله بن أبي سرح كان يكتب لرسول الله ﷺ، ثم ارتد مشركاً، وصار إلى قريش فقال لهم: "إن كتبت أحرفَ محمداً حيث أريد، كان يُملى علىّ "عزيز حكيم"، فاقول: أو "عليم حكيم"؟" فيقول نعم كل صواب. وفي حديث آخر برواية السدى فيقول له النبي ﷺ: "اكتب كماذا" فيقول "ما أكتب كماذا؟" فيقول: "اكتب كيف شئت"، ويقول اكتب "عليماً حكيناً" فيقول أكتب "سيعاً بصيراً"؟ فيقول له: "اكتب كيف شئت". وفي الصحيح عن أنس رضى الله عنه أن نصرايانا (يقال إنه رجل من بني النجار) كان يكتب للنبي ﷺ بعد ما أسلم، ثم ارتد، وكان يقول: "ما يدرى محمد إلا ما كتبته له".

بعد أن أشار إلى هذين الحديثين قال القاضى عياض الأندلسى: "فاعلم، ثبتنا الله وإياك على الحق، ولا جعل للشيطان وتلبىسه الحق بالباطل إلينا سبلا، أن مثل هذه الحكاية أولاً لا تُوقع في قلب مؤمن ربياً. إذ هي حكاية عن ارتد وكفر بالله، ونحن (أى علماء الحديث) لا نقبل خبر المسلم المتهם، فكيف بكافر افترى هو ومثله على الله ورسوله ما هو أعظم من هذا.."، وبصيغة القاضى عياض "ولم يرد عن أحدٍ من المسلمين، ولا ذكر أحدٍ من الصحابة أنه شاهد ما قاله (أى ابن أبي سرح أو هذا النصرايان) وافتراه على النبي ﷺ"، يقول تعالى: ﴿إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعِيَاتِ اللَّهِ وَأُوْتَئِكُ هُمُ الْكَذِبُونَ﴾ (النحل: ١٠٥).<sup>(١)</sup>

ويقول القاضى عياض إن الصحيح في ذلك هو حديث عبد الله بن عزيز بن رقيع (التابعى) عن أنس؛ وليس في هذا الحديث عن أنس قولٌ شئ من ذلك من قبل نفسه، إلا من حكاياته عن النصرايان؛ ولو كانت -أى الحكاية- صحيحة لما كان فيها قدر، ولا توهيم للنبي ﷺ فيما أوحى إليه، ولا جواز للنسayan، والغلط عليه والتحريف فيما بلغه، ولا طعن في نظم القرآن وأنه من عند الله؛ إذ ليس فيه -لو صح - أكثر من أن الكاتب قال له: "عليم حكيم"، أو كتبه فقال له النبي ﷺ: "كذلك هو": فسبقه لسانه أو قلمه لكلمة أو كلمتين مما

(١) انظر. الشفا بتعريف حقوق المصطفى. تحقيق محمد أمين على وآخرين. ج ٢ ص ٣٠٦ - ٣٠٧ ، عمان. مؤسسة علوم القرآن ، ودار الفيهاء ١٤٠٧ هـ / ١٩٨٦ م

نُزِّلَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَبْلَ إِظْهَارِ الرَّسُولِ لَهَا. إِذْ كَانَ مَا تَقْدِمُ مَا أَمْلَاهُ الرَّسُولُ يَدُلُّ عَلَيْهَا، وَيَقْتَضِي وَقْوَعَهَا بِقُوَّةِ قَدْرَةِ الْكَاتِبِ عَلَى الْكَلَامِ، وَمَعْرِفَتِهِ بِهِ، وَجُودَةِ حَسَنَةِ وَفَطْنَتِهِ، كَمَا يَقْنَعُ ذَلِكَ لِلْعَارِفِ إِذَا سَمِعَ الْبَيْتَ مِنَ الشِّعْرِ أَنْ يَسْبِقَ إِلَى قَافِيهِ أَوْ مِبْتَدَأِ الْكَلَامِ الْحَسَنِ إِلَى مَا يَتَمُّ بِهِ، وَلَا يَقْنَعُ ذَلِكَ فِي جَمْلَةِ الْكَلَامِ، كَمَا لَا يَقْنَعُ ذَلِكَ فِي آيَةٍ وَلَا سُورَةً".

وَيَمْكُنُ أَنْ يُفَهَّمُ هَذَا الْإِتْفَاقُ، لَوْ صَحَّ وَقْوَعُهُ أَصْلًا، عَلَى أَنَّهُ مَا جَاءَتْ بِهِ الْقِرَاءَتُ الْمُخْتَلِفَةُ لِلْقُرْآنِ الْكَرِيمِ، وَالَّتِي تَأْخُذُ حُكْمَ الْقُرْآنِ مِنْ حِيثِ كُونِهَا وَحْيًا<sup>(١)</sup>.

وَغَضِّيَ فِي اسْتِعْرَاضِ الْآيَاتِ الَّتِي أَشَارَ إِلَيْهَا وَيُلِّشُ فِي مَنَاقِشَتِهِ لِلْفَظِ "كِتَابٌ" يَقُولُ تَعَالَى: «بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ تَحْمِيدٌ ﴿٢١﴾ فِي لَوْحٍ مَحْفُوظٍ ﴿٢٢﴾» (البروج: ٢١-٢٢) الْلَوْحُ الْمَحْفُوظُ هُوَ الْكِتَابُ الْمَكْتُوبُ، الْمَذَكُورُ فِي الآيَةِ الْأُخْرَى، أَشَارَ هُنَا إِلَى الْمَادَةِ الَّتِي كُتِبَ عَلَيْهَا الْقُرْآنُ، وَهِيَ "الْلَوْحُ" وَجَمِيعُهَا "الْأَلْوَاحُ" وَ"الْكِتَابُ" مُصْدِرُ "كِتَابٍ" يَكْتُبُ كِتَابًا وَأَصْلُ "الْكِتَابَةِ" الْجَمْعُ سَمِيتَ كَذَلِكَ، بِجَمِيعِهَا الْحُرُوفِ؛ فَاشْتَقَ "الْكِتَابُ" مِنْهُ، لَأَنَّهُ يَجْمِعُ أَصْنَافًا مِنَ الْقَصْصَ، وَالآيَاتِ، وَالْأَحْكَامِ، وَالْمَوَاعِظِ، وَالْأَمْثَالِ، وَالْأَخْبَارِ، وَالْعِلْمَ، وَالْمَعْرِفَةِ؛ وَيُسَمِّي الْمَكْتُوبُ "كِتَابًا" عَلَى سَبِيلِ الْمَحَازِرِ، كَمَا فِي قَوْلِهِ: «فِي كِتَابٍ مَكْتُوبٍ ﴿٧٨﴾» (الواقعة: ٧٨)، وَ"الْكِتَابُ" إِذَا بَعْنَى "الْمَكْتُوبَ" سَوَاءَ كَتَبَ عَلَى وَرْقٍ، أَمْ أَبَاطِئِي، أَمْ لَحَافٍ، أَمْ عَلَى لَوْحٍ، أَمْ حَجَرٍ؛ وَقَدْ عَبَرَ اللَّهُ تَعَالَى عَنِ الْكِتَابِ الْمَكْتُوبِ الَّذِي أَنْزَلَهُ عَلَى الْأَنْبِيَاءِ، مَرَّةً بِالْمَفْرَدِ "كِتَابًا"، وَمَرَّةً بِالْجَمْعِ "كِتَابًا" ، وَمَرَّةً بِـ "الصَّحْفَ" وَمَرَّةً بـ "الْلَوْحِ" أَوْ "الْأَلْوَاحِ". يَقُولُ تَعَالَى: «وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلْوَاحِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴿١٤٥﴾» (الأعراف: ١٤٥) وَالْمَكْتُوبُ لَهُ هُوَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ؛ هَذَا مَعَ أَنَّهُ تَعَالَى يَسْمِي الْوَحْيَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى مُوسَى أَيْضًا بـ "الْكِتَابِ" ، وـ "الْتُورَةِ" ، وـ "الْفُرْقَانِ"؛ وـ "الْلَوْحِ" مَادَةُ كَالْوَرْقَةِ، لَا يُسَمِّي "كِتَابًا" إِلَّا إِذَا كَتَبَ عَلَيْهِ بِالْفَعْلِ؛ وَقَدْ اسْتَعْمَلَ "الْقُرْآنَ" هَذَا الْإِسْمُ، بِالْمَعْنَى الْأَصْلِيِّ لَهُ، فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: «وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ الْأَلْوَاحِ وَدُسُرٍ ﴿١٣﴾ تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا جَزَاءَ إِلَّمَ كَانَ كُفَّارٍ ﴿١٤﴾» (القمر: ١٣-١٤) وَالْمَحْمُولُ هُوَ نُوحُ الْكِتَابِ، وَالدَّسْرُ الْمَاسَمِيرُ، وَالْجُرْيِي لِلْسَّفِينَةِ.

تَنْطُوِي تَحْتَ هَذِهِ الطَّائِفَةِ مِنَ الْآيَاتِ آيَةَ الزَّخْرَفِ أَيْضًا: «وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَبِ لَدَيْنَا

(١) المَصْدِرُ السَّابِقُ ٣٠٩ - ٣٠٨.

لَعِلَّ حَكِيمٌ ﴿٤﴾ (الزخرف: ٤)، والتي تشير هي الأخرى إلى الكتاب الأم والإمام الذي أخذ منه جبريل عليه السلام، ونزل به على النبي ﷺ على التراخي كما ذكرنا من قبل. ونأتي الآن إلى قول الله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَبَ مِنْهُ إِيتَّكُمْ مُّحَمَّدٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَبِ وَأَخْرُ مُتَشَبِّهَتُّ﴾ (آل عمران: ٧) هذه الآية قد أصابت المستشرق بشجى في حلقة، واعتبرت مجرى نفسه؛ إذ أنه لم يفهم عبارة "أم الكتاب" هنا، و"أم الكتاب" في الآيات الأخرى؛ ومن ثم فقد وَهُم وخلط في توجيه العبارة.

ولتوسيع هذه المسألة نقول إن "أم الكتاب" في قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَبِ لَدَيْنَا لَعِلَّ حَكِيمٌ ﴿٥﴾﴾ تعنى أصل القرآن الذي جاء المفروء على متواهله، وانتسخ منه الكتاب المجيد؛ أما العبارة الواردة في سورة (آل عمران: ٧): ﴿هُنَّ أُمُّ الْكِتَبِ﴾ فتنص على أن من القرآن محكمٌ ومتشابهٌ، وأن الآيات المحكمة - يعني الواضحة الثابتة المفهوم والحكم - إنما هي الأصل، أو الأم التي يُرجع إليها عند الاختلاف، ويرد إليها النص عند الالتباس، كما يقال "مكة أم القرى"؛ وذلك لما روى "أن الدنيا دُحيت من تحتها" و"أم الرأس مجتمع الشعر"، إذ هو أحظر مكان؛ و"المجرة" يقال لها "أم النجوم".

قال الخليل بن أحمد: "وكل شيء يضم إليه سائر ما يليه، يسمى أمًا"، و"الفاتحة" "أم الكتاب وأم القرآن" لاشتمالها على أصوله؛ وكل آيات المحكم هن أم القرآن؛ أراد الله تعالى أن يقول للمشككين في وحيه، أن محكم هذا الكتاب، وواضحه، هو الأصل، وهو المعيار؛ وأن آيات المحكم هي الأكثر، وأن المتشابه الذي يحتمل التأويل، وقد يثير الاختلاف، هو الأقل؛ والقرآن الكريم، وهو الكتاب المفروء، كهذا الكون المنظور، فيه الثابت المحكم، والمتغير المتغير؛ محكم القرآن ليس فيه فتور أو خلل، ومتتشابهه ليس فيه عوج أو زلل، المحكم يُثبت القلب، والمتشابه يثير العقل، ويستحثه على النظر، وإعمال الفكر، فيقوى الإيمان كما تقوى به الأذهان، وتنبع العلوم، وتجعل الحواظر، وتصول القرائع، وبذلك يجد أهل التسليم في القرآن متمناهم وقِرَاهُم (غذاءهم)، كما يجد المتفلسفة والمتأملة مبتغاهم ومرقاهم. أما عبارة "أم الكتاب" الواردة في قوله تعالى: ﴿يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَبِ ﴿٦﴾﴾ (الرعد: ٣٩)، فهي خاصة بديوان الخلق والتقدير، والحكم والتدبير، والقضاء والقدر؛ فـ"أم الكتاب" تعني أم المكتوب في سابق علم الله تعالى وأصل تقديره.

بعد هذا العرض للآيات الخاصة بلفظة "كتاب"، وعبارة "أم الكتاب" في القرآن، والتعليق عليها؛ يتضح لنا أن القرآن استعملها في قرائين مختلفتين، وفي التعبير عن معانٍ متنوعة، تحددها القراءن، وموقع الخطاب القرائي، ليس بينها أدنى لبس أو خلط، ويوضح كذلك أن لفظ "كتاب"، يطلق أكثر ما يطلق في القرآن، على كتاب الله تعالى، الذي يتبع المسلمين بتلاوته ويتبرأ كون بحمله، وينزلون على حكمه.

### مفهوم لفظة "السورة" في القرآن

"السورة" كلمة قرآنية، ورد ذكرها تسعة مرات بالفرد، ومرة واحدة بالجمع في القرآن الكريم؛ هذا ما لاحظه ويلش؛ ونزيده عليه أن جموع السور التي تتضمن لفظة "سورة" ست؛ هي "البقرة"، و"التوبية"، و"يونس"، و"النور"، و"محمد"، و"هود"، كلها مدنية، إلا سورة "هود" فإنها مكية.

يزعم المستشرق أن لفظة "سورة"، مأخوذة من الكلمة السريانية (SURTA)، بمعنى "كتاب مقدس" أو "قراءة من نص مقدس"؛ وتدعيمًا لهذا الحكم، الذي لا أساس له؛ يعطي ويلش تعريفاً مركباً، وغريباً لمعنى كلمة "سورة" في القرآن، فيقول إن معنى "السورة" في القرآن، هو الوحيدة أو الجزء من الوحي، الذي يمكن أن يترجم بالكتاب المقدس (SCRIPTURE)، أو الوحي (REVELATION).

وهذا التعريف غير صحيح؛ في "السورة" كـ" الآية" جزء من الوحي، ولا يشار إليها بذلك على أنها الوحي، ولا يسميها المسلمون بفردتها القرآن، أو الكتاب المقدس؛ فالقرآن يحتوى على مائة وأربع عشرة سورة، تمثل في جموعها القرآن، والقرآن نفسه يسمى وحياً، كما في قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنذِرْنَاكُمْ بِالْوَحْيِ﴾ (الأنباء: ٤٥) وقوله تعالى: ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى﴾ (النجم: ٤)، ولا يمكن بحال أن نسمى "السورة" بفردتها من القرآن "كتاباً" أو "وحياً"، وربما وهم الكاتب في معنى كلمة "أنذر" أو "ينزل"، التي جاءت في مواضع كثيرة مقتنة بـ"القرآن"، وفي بعضها جاءت مقرونة بلفظة "السورة" ففهم خطأً أن السورة يمكن أن تسمى لذلك "كتاباً" و"وحياً" كـ"القرآن" تماماً؛ إذ يقول الله تعالى: ﴿سَخَّرْنَا لِلنَّاسِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَنَّا أَنذَرْنَاكُمْ مِّمَّا فِي الْأَرْضِ فَمَنْ يُؤْمِنْ بِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُنَفِّقُونَ﴾ (آل عمران: ٢٣)، وأنه ينذرهم سورة تنبئهم بما في قلوبهم ﴿قُلْ أَسْتَبِرُهُ وَإِنَّ اللَّهَ مُحْرِجٌ مَا أَنْذَرَنَا﴾ (آل عمران: ٢٤)، وما يلفت النظر أن لفظ "سورة" ذكر في سورة التوبية تحدّر عن ﴿أَنَّمَا تَنْذِرُ بِسُورَةٍ تُنَزَّلُهُمْ بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ﴾ (آل عمران: ٢٥)، وتدور اللفظة في هذه الموضع الأربعة أربع مرات (في الآيات ٦٤، ٦٤، ٨٦، ١٢٤)، وتدور اللفظة في هذه الموضع الأربعة

حول المنافقين؛ وذلك لشدة بأسهم، وخطورهم على المجتمع، فَهُمْ كانوا يخشون نزول السورة من القرآن؛ لأنها تفضح أمرهم، وتكشف سرهم، فكأن السورة في شدتها وتأثيرها على المنافقين، قرآنًا كاملاً. وما يلاحظ أيضًا أن آيات وصف المنافقين، أكثر من الآيات التي يصف الله فيها الكفار والمؤمنين.

ومن الآيات التي ذكرت فيها "السورة" مع عبارة "التنزيل" قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ ءَامَنُوا لَوْلَا تُنزَلَتْ سُورَةٌ فَإِذَا أُنْزِلَتْ سُورَةٌ حُكْمٌ وَذُكِرَ فِيهَا الْقِتَالُ رَأَيْتَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرًا مَغْفِيٍ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَأَوْلَى لَهُمْ ﴾ (محمد: ٢٠)؛ وقول الله: "لَوْلَا تُنزَلَتْ سُورَةٌ" لا يعني أبدًا أن "السورة" في معناها كـ"الكتاب"، وأنه يمكن أن تكون السورة بذاها كتاباً مقدساً (SCRIPTURE).

يقول الكاتب إن لفظة "سورة" قد استعملت في القرآن في قرائين مختلفتين؛ فهي تطلق أحياناً ويراد بها "الآية"، وتطلق أحياناً أخرى ويراد بها "القرآن"، كما تطلق كذلك على "الكتاب"؛ ويستشهد ويلش على صحة كلامه، بما جاء في القرآن بشأن تحدي الخصوم من الكفار أن يأتوا بمثله، أو بشيء منه، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَأَدْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (البقرة: ٢٣)؛ وقوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَنَا قُلْ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَأَدْعُوا مِنْ أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (يونس: ٣٨)؛ وقوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَنَا قُلْ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْكِرِيْتُ وَأَدْعُوا مِنْ أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (هود: ١٣).

ونبه هنا وفي هذا السياق على نقطة مهمة وهي أن لفظة "أنزل" استعملت مع "السورة"، وأيضاً مع "الآيات"، وفي قرينة واحدة، كما جاء في قوله تعالى: ﴿ سُورَةٌ أُنْزَلَنَا وَفَرَضَنَا هَا وَأَنْزَلَنَا فِيهَا أَيَّتٍ بَيْنَتِ لَعْكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (النور: ١).

فالقرآن قد استعمل لفظ "أنزلنا" مع كل من "السورة"، و"الآيات التي تشكل في جموعها السورة"، ولا يعقل القول بأن الآيات المشار إليها بلفظ "أنزلنا" في قرينة السورة، يمكن أن تسمى بغيرها "كتاباً مقدساً" بحججة أن الله قد نص على إنزالها؛ والنقطة التي تخفي على الكاتب هنا، هي أن لفظة "أنزل" وما يجري بعدها، إنما استعملت للتبيه على معنى خاص، أو حكم خاص، جاءت به "السورة" أو "الآية"، وأراد الله تعالى تأكيده على هذا النحو.

ومن المفيد أن نذكر في هذه القرينة كذلك أن الضمير في "أنزلناها" و"أنزلناه"، راجع إلى "القرآن"، أو إلى "السورة"، ومعناه في الموضعين أنزلنا حامله، أو حاملها؛ لأن القرآن لم ينزل بنفسه؛ بل نزل به جبريل عليه السلام.

يتخذ الكاتب من آيات التحدي بالقرآن المذكورة، دليلاً يؤكّد به زعمه، بأن "السورة" تطلق على القرآن كله، كما تطلق على بعضه؛ وهو بهذا يكون قد أوجد في الوهم علاقة بين كلمة "سورة" العربية، ومقابلتها بالسريانية "سورتا"، والعلاقة هي أن كلاً من الكلمتين، يطلق على "الكتاب المقدس" كله أو بعضه؛ واجتهد الكاتب هنا، في غير محله؛ والصلة بين نتيجته ومقدماته، مبتورة مقطوعة؛ فعبارة القرآن: (فَأَتُوا بِسُورَةٍ مُّثْلَهُ)، و(فَأَتُوا بِعَشَرِ سُورٍ مُّثْلَهُ)، بعود الضمير على القرآن في كل، لا يعني أبداً أن السورة، والعشر سور، والقرآن، كله يعني واحد، كما يحاول هو أن يفرضه؛ وال الصحيح أن الله تعالى قد تدرج مع العرب في التحدي؛ فقد تحداهم في البداية بكل القرآن: ﴿ قُل لَّمَنْ أَجْتَمَعَتِ الْإِنْسُونَ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِيَعْضُرُ ظَهِيرًا ﴾ (الإسراء: ٨٨)، تلك الآية التي أهلت ويلش الإشارة إليها، في هذا الصدد؛ لأنها لا توافق مدعاه تفید بوضوح أن التحدي هنا بكل القرآن، لا بسورة، أو عشر سور منه فقط؛ وهذا في حد ذاته، إشارة واضحة إلى أن القرآن في مجموعه معجز، وفوق قوى البشر العقلية وقدرائهم الإبداعية، كما أنه معجز في سورة وآياته.

انتقل الله تعالى من تحدي العرب، أن يأتوا بمثل القرآن، إلى تحديهم بالسورة، والعشر سور منه، حتى لا يقولون: قرآن جاء به محمد في ثلاثة وعشرين عاماً، يطالبنا أن نأتي به في الوقت القصير؛ وبلغاؤنا وعابرقتنا، يقللون ويضطربون، يهيمون ويطوفون، ويُطاف بهم، من أجل قصيدة تنشد، أو خطبة تلقى؛ ناهيك بما في القرآن من علوم، و المعارف، ولطائف، وطرائف، وغرائب، وعجائب، تعجز البشر لذلك؛ قال الله لهم: ﴿ قُل فَأَتُوا بِعَشَرِ سُورٍ مُّثْلَهُ ﴾، أو ﴿ قُل فَأَتُوا بِسُورَةٍ مُّثْلَهُ ﴾، أي من جنسه؛ وقد فات الكاتب أن يلاحظ عود الضمير على "القرآن" كله، لا على "سورة"، أو "العشر سور"؛ إذ أثبت الله في كلاً الموضعين كلمة "مثله"، أي القرآن؛ ولم يقل مثلها، يعني "السورة" أو "العشر سور". ومن التنزل في التحدي، أن الله لم يحدد لهم حجم السورة، أو السور، التي طلب إليهم أن يأتوا بمثلها بل ترك لهم الاختيار، أن يختاروا ما يظنون أنه في إمكانهم محاكاته.

ومن وهم الكاتب أيضاً أنه ربط بين الآيات التي تحدى الله فيها العرب أن يأتوا بمثل القرآن أو بعض سوره، وبين قوله تعالى: ﴿قُلْ فَأَتُوا بِكِتَابٍ مِّنْ عِنْدِ اللَّهِ هُوَ أَهْدَى مِنْهُمَا أَتَيْتُهُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ (القصص: ٤٩)؛ بل آية القصاص ليس فيها تحدي للقائلين، بأن يأتوا بمثل القرآن؛ وإنما فيها رد عليهم في دعوى أن محمدًا عليه السلام، لم يؤت مثلاً ما أتوا موسى عليه السلام، من قبل، من الكتب والمعجزات؛ فرد الله تعالى عليهم، بأن أسلافهم قد كفروا بما أتوا موسى وأتهموه بالسحر، مرددين قولهم نفسه لحمد الله، متخدzin الموقف ذاته معه. ثم أمر الله نبيه عليه السلام، أن يقول لهم: ائتوا بكتاب من عند الله هو أكثر هداية من القرآن والتوراة فأتبعه معكم؛ إن كانوا صادقين في دعواهم، وقدارين على تحقيق هذا الأمر؛ ولكنهم بلا أدni شك، لا يمكنهم ذلك؛ لأن الإيمان بكتاب من عند الله، يتطلب النبوة والرسالة والمعجزة؛ وصدق الله إذ يقول: ﴿وَإِذَا جَاءَتْهُمْ أَيَّةً قَالُوا لَنْ تُؤْمِنَ حَتَّى تُؤْقَنْ مِثْلَ مَا أُوقِنَ رُسُلُ اللَّهِ أَلَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ سَيُصِيبُ الَّذِينَ أَجْرَمُوا صَغَارٌ عِنْدَ اللَّهِ وَعَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا كَانُوا يَمْكُرُونَ﴾ (الأعراف: ١٢٤).

إن الذين أجرموا في حق الأنبياء يشترطون على الله أن يعطيهم ما أعطاه للأنبياء، وهم لم يعملوا بعمل الأنبياء، لا السابقين، ولا المعاصرین لهم؛ ولو عملوا بعملهم واتبعوا طرقهم لفازوا بالخير الذي معهم وحظوا بالسعادة في الدنيا، وبالجنة في الدار الآخرة، ولكنهم أنفسوا أن يتبعوا الأنبياء، وطالبوا بالمساواة معهم كثيراً وبطراً فأصابهم الصغار وهو الذل والعار في الدنيا، والعذاب الشديد والأيدى في الآخرة.

يضيف ويلش أنه لا توجد أى إشارة في القرآن أجمع بتحديد حجم السورة، بالنسبة لللوحي ككل، وفي الأغلب الأعم، فإن هذه السور، التي تشير إليها الآيات السابقة كانت أجزاء، أو أبعاضاً فقط، من السورة الحالية؛ وهذه قفزة غير مأمونة من الكاتب، ونسأل من الذي يقرر - يا ترى - أن سورة ما من القرآن، كانت تعتبر أجزاء من السورة الحالية، ثم فصلت عنها، وأصبحت سورة بذاتها؟ وليت شعرى أين تلك الأجزاء، أو الآيات الأخرى؟ هل هي لا تزال باقية في المصحف، أم أنها سقطت منه؟

لتحبيب على هذه الأسئلة ينبغي أن نتوقف قليلاً، لحين مناقشة آراء الكاتب في الناسخ

والمنسوخ.

يُمضى المؤلف في استعراض الألفاظ القرآنية؛ فيقول "إن الاستخدامات القرآنية لكلمة "قرآن"، "آية"، "كتاب"، "سورة" كلها تتفق أو تقارب عند النقطة التالية:

**أولاً - الألفاظ "قرآن" و"آية" و"سورة"** كل منها يستعمل أحياناً، للتعبير عن الجزء الأساسي للوحى، وتشمل غالباً مجموعة من الآيات، كما في قوله تعالى على سبيل المثال:

﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَاءٍ وَمَا تَتْلُو مِنْهُ مِنْ قُرْءَانٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شَهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ ﴾ (يونس: ٦١)، وقوله تعالى: ﴿ مَا نَسَخْ مِنْ آيَةٍ أُوْنُسِهَا ثَانٍ بَخْتِرْ مِنْهَا أَوْ مِثْلَهَا ﴾ (البقرة: ١٠٦).

وكتعليق على الآية الأولى، موضع الاستشهاد، نقول إن معنى "وما تكون في شأن" أي من شئون الحياة، أو الدين؟ "وما تتلو منه" الضمير يعود إما على شأن، ويكون "منه" معنى فيه أو بسبب، أي وما تتلو من قرآن في هذا الشأن، وبسببه وكانت حياته ﷺ كلها قرآنية، والقرآن حاكم، ومنوجه لكل شئون المسلمين الدينية والدنيوية؛ وإما أن يعود الضمير في "منه"، على القرآن، أي وما تتلو من القرآن؛ وقد عرفنا أن القرآن، كالماء يطلق على الكل، وعلى الجزء؛ وهذه الآية دليل قاطع على ذلك، ولا متعلق للمستشرق بها ولا بأية البقرة (١٠٦).

أما لفظة "كتاب" فربما تعطى المعنى السابق نفسه، كما في آية (٤٩) من سورة يومن، التي أشرنا إليها، وأوضحتنا معناها؛ وليس فيها أن "الكتاب" و"السورة" و"الآية" يمعنى واحد؛ وليس في الآية كذلك ما يفيد تداخل المعانٵ بين هذه الألفاظ، لا من قريب ولا من بعيد؛ بل لكل لفظ منها، معناه المحدد الواضح.

**ثانياً - الألفاظ "قرآن" كما في سورة (سبأ: ٣١)<sup>(١)</sup>، و"كتاب" كما في (البقرة: ٨٩)<sup>(٢)</sup>، و(الأنعام: ٩٢)<sup>(٣)</sup>، (١٥٤)<sup>(٤)</sup>، و(الأعراف: ٢)<sup>(٥)</sup> تستعمل أحياناً معنى "الكتاب المقدس"؛ وكذلك "سورة" تستعمل أحياناً بالمعنى نفسه؛ والحقيقة أن كلمة "كتاب"**

(١) (﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ تُؤْمِنَ بِهَذَا الْقُرْءَانَ وَلَا بِالَّذِي يَنْبَغِي ﴾)

(٢) (﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِتَابٌ مِّنْ عَنْ رَبِّهِ مُصَدَّقٌ لَّهُ مَعْهُمْ وَكَانُوا مِنْ قَبْلٍ يَسْتَفْسِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾)

(٣) (﴿ وَهَذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارِكًا مُصَدَّقًا لِّذِي يَنْبَغِي ﴾)

(٤) (﴿ لَمْ أَتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ ﴾)

(٥) (﴿ كِتَابٌ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنْهُ ﴾)

قد استعملت في جميع الموضع، التي أشار إليها المستشرق، للتعبير عن "القرآن"، إلا في موضع واحد (الأنعام: ١٥٦)<sup>(١)</sup>؛ فإنه أى الكتاب بمعنى "كتاب موسى أو عيسى عليهما السلام"؟ مع أنه في الآية السابقة عليها قد ورد لفظ "كتاب" إشارة إلى "القرآن" ﴿وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارِكًا فَأَتَيْتُعُوهُ وَأَتَقُولُوا لَعَلَّكُمْ تُرَحِّمُونَ﴾ (الأنعام: ١٥٥).

أما عن لفظة "سورة"، التي يقرر المستشرق أنها تأتي أحياناً، بمعنى "الكتاب المقدس"؟ فقد سبق أن ناقشناه فيها، ويَسِّرَّ المعنى الصحيح للفظة، كما في سورة التور التي استشهد بها، ولا داعي للتكرار.

ثالثاً - في بعض الموضع، تستعمل لفظتي "السورة" و"الكتاب" في القرآن، بمعنى الوحي بصفة عامة، وأحياناً قد تشير إلى جزء ، أو أجزاء مخصوصة منه، كما في قوله تعالى: ﴿وَنَزَّلْنَا مِنَ الْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَرِيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا حَسَارًا﴾ (الإسراء: ٨٢)، وقد تناولناها بالمناقشة فيما سبق، ولا داعي لذكرها هنا.

وفي قول الله تعالى: ﴿وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ﴾ (فاطر: ٣١)، هذه الآية تعني أن الذي أنزله الله على محمد، هو من باب الخاص والعام، أى أن الذي نزل من القرآن، هو من ضمن الكتاب الأعم، الذي يضم القرآن كلـه، والذي هو عند الله.

رابعاً - وعلى أية حال، فإنه من المعاد وجود تمييز بين هذه الألفاظ؛ فلفظ "كتاب" يراد به "كتاب الله"؛ عندما يشار به إلى الوحي بصفة عامة؛ هذا بينما يطلق لفظ "قرآن" على الوحي، والكلام الذي أنزله الله على محمد خاصة، على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرِي مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ الْكِتَابِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ (يونس: ٣٧)، المعنى "وما كان لأحد أن يفترى أو يُزور مثل هذا القرآن، لأنـه كلام الله؛ وهو وحده القادر على إنشاء نظمـه، وإبداع معانيـه، وإحكـام تأثيرـه على النفـوس"؛ وبالتالي فأصل دعـوى الإثـبات بمثـل هذا القرآن، باطلـة من الأساسـ. ولو أمكن لـحمدـ كـبشرـ أن يـؤلفـ القرآنـ، لاـمـكن لـغيرـهـ منـ هوـ فيـ طـبقـتهـ منـ أـهـلـ الصـنـعـةـ، أـنـ يـأتـيـ بمـثلـهـ. وقد مرّـ بـناـ أـنـ اللهـ تـعـالـىـ تـحـدىـ الـبـشـرـ أـنـ يـأـتـواـ بـمـثـلـهـ فـعـجـزاـ، وـمـحـمـدـ ﷺـ مـنـ عـمـومـ الـبـشـرـ،

(١) (أَنْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَنْزَلَ الْكِتَابَ عَلَى طَائِفَتَيْنِ مِنْ قَبْلِنَا وَإِنْ كُنَّا عَنْ دِرَاسِهِمْ لَغَافِلِينَ)

و داخل في عموم التحدى. وهذا التحدى ثابت للبشر إلى قيام الساعة. وعبارة "هذا القرآن" في الآية، لا تقتصر في الإشارة على بعض القرآن؛ وهو الجزء الذى كان محمد ﷺ قد تلقاه عن الله، وإنما تشير أيضاً إلى القرآن كله؛ وقد نوهنا فيما سبق أن لفظة "قرآن"، تطلق على الكل وعلى الجزء، وهو ما غاب عن الكاتب إدراكه.

ومن الجدير بالإشارة إليه هنا، أن معنى قوله تعالى: (وَتَفْصِيلَ الْكِتَبِ) هو القرآن نفسه، فُصلّ أولاً تنجيحاً وتنزيلاً؛ ثم إقراء وتثبيتاً، وأخيراً تفسيراً وتبييناً، وعملاً وتطبيقاً؛ وينبغي ملاحظة قول الله تعالى: (وَتَفْصِيلَ الْكِتَبِ)، إذ إنه لم يقل "تفصيل القرآن"، وهو الأوضح، وذلك تجنباً لتكرار كلمة "قرآن" في مثل هذه المساحة الضيقه، حفاظاً على جمال الأسلوب؛ وأيضاً فإن استخدام كلمة "كتاب"، بدلاً من "القرآن" أنساب للسياق، إذ أن عباره (تَصَدِّيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ) تشير إلى كتب الله السابقة، فناسب أن يأتي بعده بعبارة "وَتَفْصِيلَ الْكِتَبِ" ولكن أنى للكاتب أن يصل إلى درجة الفقه في كلام الله تعالى، وإلى معرفة معانيه التامة وأسراره الجمة.

يشير ويلش في نهاية حديثه عن كلمة "كتاب" في القرآن، إلى هذه الآية: ﴿إِنَّ رَبَّكَ  
أَعْلَمُ بِالْكِتَبِ الْمُبِينِ﴾ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿٢﴾ (يوسف: ١ - ٢)؛ ليس في الآية خصوص وعموم، وإنما فيها تلوين وتنوع في الخطاب القرآني، فآيات الكتاب المبين هي مجموع القرآن، وعددها ٦٢٣٦ آية بالعد الكوفي).

وقول الله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا﴾ لا يعني بحال أنه كان يوجد قرآن أعمجمي؛ وإنما معناه أن الله تعالى أنزله بهذه اللغة، وهي أفصح اللغات، وأظهرها، وأوسعتها، وأغزرها، وأغدقها، وأروقها، نزل القرآن وهو أشرف الكتب وأكمليها، على أشرف رسول، وهو محمد ﷺ، بسفارة أشرف الملائكة وتلقينه، جبريل عليه السلام، وأنزله في أشرف البقاع مكة والمدينة؛ وابتداً نزوله في أشرف ليلة هي ليلة القدر والتقدير؛ وأنزله ابتداء في أشرف شهر هو شهر رمضان الكريم، الذي أفرده الله تعالى دون سائر الشهور بذكر اسمه صراحة في القرآن.

## اللفاظ خاصة أخرى، استعملها القرآن في التعبير عن الوحي

أشار ويلش بعد ذلك، إلى مجموعة أخرى من أسماء القرآن الخاصة مثل:

١ - ذَكْرٌ، تذكرة، ذكرى، وثلاثتها مشتق من الفعل "ذكر"

٢ - مثاني

٣ - حكمة

ثم تحدث بعد ذلك عن هذه الأسماء الثلاثة، باختصار؛ ولكننا سنعرض لها بشيء من التفصيل، لتوسيع أهمية هذه الأسماء القرآنية ومناسبتها.

### أولاً: الذكر

وردت الكلمة "ذكر" بمادتها المتنوعة، في مواضع كثيرة من القرآن، وهي في مجموعها تتكلم عن القرآن، إما بلفظ "ذكر"، أو "تذكرة"، أو "ذكري"؛ هكذا تتصيصاً وتتصيصاً كما سنبينه بالأمثلة، وإما بلفظ مشتق من الفعل "ذكر" مشفوعاً، أو مصاحباً للفظ القرآن، على سبيل المثال قوله تعالى: **وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي الْقُرْءَانِ وَحْدَهُ وَلَوْنًا عَلَىٰ أَذْبَرِهِمْ نُفُورًا** (الإسراء: ٤٦). ومعناها أنك يا محمد عندما تذكر الله - وهو رب القرآن - في تلاوتك، تشمئز قلوب الكفار غيره على آهاتهم المزعومة، والقرآن كله دعوة إلى التوحيد، وتشنيع على الكفر والملائحة. ومثله قوله تعالى: **وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ أَشْمَأَرْتَ قُلُوبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ** (الرمر: ٤٥).

وقول الله لنبيه ﷺ: **وَأَذْكُرْتَ مَا يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ وَالْحِكْمَةِ** (الأحزاب: ٣٤)، وآيات الله هي القرآن، والحكمة هي السنة المبينة له قوله تعالى: **صٌّ وَالْقُرْءَانِ ذِي الْذِكْرِ** (ص: ١)، يقسم الله تعالى بالقرآن ذى الشرف العظيم، والشأن الخطير الجليل في نفسه، لأنه كلام الله الذي يعلو ولا يعلى عليه، وهو كذلك في نفس تاليه، وسامعه، وفي نفس من يعمل به، ويلتزم بأحكامه. وسي القرآن" بـ"الذكر" كذلك، لأنه يشتمل على ما يُذَكِّر الغافل، وينبه اللاهى بالله تعالى ويحفزه للعمل الصالح في دينه ودنياه.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَزِيزًا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُوْنَ﴾ ﴿نَحْنُ نَقْصُ عَلَيْكَ أَخْسَنَ الْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْءَانَ وَإِنْ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ، لَمْ يَعْلَمْ لِمَنْ الْغَفْلَةِ﴾ (يوسف: ٢ - ٣). فالرسول ﷺ كان غافلاً عن تاريخ الأمم، والرسل، والملوك، وما جرى لهم؛ بمعنى أنه كان يجهل كل ذلك ولم تكن له دراية به حتى عَرَفَهُ الله تعالى بذلك كله، وجعله من يذكره أى القرآن فلا ينساه، ويعيده فلا ينقص منه ولا يزيد فيه: ﴿سَتَنْقُرِئُكَ فَلَا تَسْئِي﴾ ﴿إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ﴾ (الأعلى: ٦ - ٧)؛ ومن المفيد جداً أن نبه على السر في اختيار الله لكلمة "غافل" في نفي المعرفة عن محمد، فنقول إن لفظة "غافل" تقابلها كلمتي "ذاكر"، "وناسٌ"؛ ومن حكمة الله تعالى، ودقة القرآن أنه استعمل كلمة "غافل" دون "ناسٍ"، وذلك لأن الكلمة الأولى تفيد بوضوح عدم علم محمد بما كان في الكتب السابقة بالمرة، وهو ما كان عليه النبي ﷺ بالفعل؛ وأما الكلمة الثانية "ناسٌ"، فتفيد علمًا سابقاً على النساء؛ وهذا الوصف لا يصدق على محمد ﷺ بحال.

ومن هذه الآيات قوله تعالى: ﴿فَذَكَرَ بِالْقُرْءَانِ مَنْ تَحَافَّ وَعَيَدَ﴾ (ق: ٤٥)، والعبرة هنا بمعنى العفنة والنسينان معاً؛ جاء الفعل "اذْكُر" مقترباً بـ"الكتاب" الذي هو "القرآن" في خمسة مواضع من الكتاب العزيز، في سورة مريم (١٦، ٤١، ٥١، ٥٤، ٥٦)، كذلك ورد بصيغة الأمر للجماعة، مصحوباً بلفظي "الكتاب" وـ"الحكمة"، كما في سورة الأحزاب، وقد مر بها. وجاءت الآية في سياق الحديث عن خلقيات الحياة الزوجية، وما ينبغي أن تتحلى به المرأة المسلمة من مؤهلات وفضائل.

كذلك جاءت الآية في سياق الحديث عن تحريف كتب الله السابقة على القرآن: ﴿سُخْرِفُونَ الْكَلِمَةَ عَنْ مَوَاضِعِهِ، وَنَسُوا حَطَّا مِمَّا ذُكِرُوا بِهِ﴾ (المائدة: ١٣). المشار إليهم هنا، هم اليهود والنصارى، حرروا بعض كتب الأنبياء، ونسوا بعضها، فجاءت كتبهم مملوءة بالأغليط، والأوهام، والتناقضات الكثيرة؛ لكثرة التبديل الذي أصابها، والتغيير بالزيادة والنقصان الذى اعتصرها، على تعاقب الأجيال والزمان، وصاروا لذلك فرقاً متباخرة، وأحزاباً متلاعنة، وطوائف متناكرة لا يجتمع أبداً.

في آيات كثيرة يدعو الله تعالى عباده إلى الذكر، وذكر الله، والخوف منه، والرجاء فيه؛ وذلك لأن الله تعالى يرفع مكانة الذكر والذاكرين والذاكريات، إلى

أعلى الدرجات، لأن من ذَكَرَ اللهَ تَعَالَى، استحضر عظمته، ومن استحضر عظمته،  
خاف وأشفق، ومن خاف وأشفق، أدخل فبلغ المِنْزَل؛ كل شيء مترتب على ذكر  
الله تعالى، ولا يذكر الله ولا يستحضر عظمته، إلا من له قلب متعلق بالله ويعرف الله  
﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ﴾ (ق : ٣٧)  
﴿وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَنْ يُنِيبُ﴾ (غافر: ١٣).

إن القلب الفَظُّ إذا ذَكَرَ اللهَ، لأن واستقام على أمره وفيه؛ ومن لم يهتد بذكر  
الله ضل وقسى قلبه، وإن مَهَرَ في أنواع العلوم البعيدة عن الدين، والمعروضة عن رب  
العالمين، وإن بَعْدَ صَيْطَنَهُ، وعَلَى صَوْتِهِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴿وَمَنْ أَغْرَصَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ  
مَعِيشَةً ضَنْكًا وَخَسْرَةً يَوْمَ الْقِيَمَةِ أَعْمَى﴾ (طه: ١٢٤)، و "الضنك" ضيق العيش  
وضيق العقل، وحرج الصدر، وأى ضنك أشد من أن يعيش الإنسان خارج دائرة  
الإيمان وحِيز التوحيد، وعالم النور ﴿أَفَمَنْ يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ  
أَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ﴾ (الرعد: ١٩).

وجاء "الذكر" في قرينة "القرآن" في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ صَرَفْنَا فِي هَذَا الْقُرْآنِ  
لِيَذَكُرُوا وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا ثُفُورًا﴾ (الإسراء: ٤١) أي ضمناً هذا القرآن، العظات  
والأوامر والنواهى والحجج والبيانات والعلوم والمعارف، لعلهم يتذكرون، فيعملون  
ها، وينزجرون.

ورد لفظ "الذكر" في القرآن، في اثنين وخمسين موضعًا؛ عشرون منها عن  
القرآن (آل عمران: ٥٨، يوسف: ٤٠، الحجر: ٦ - ٩، النحل: ٤٤، الأنبياء: ٢ -  
١٠، الشعراء: ٥، يس: ١١، ٦٩، ص: ٨ - ٤٩ - ٨٧، فصلت: ٤١،  
الرخرف: ٥، القمر: ٢٥، القلم: ٥١ - ٥٢، التكوير: ٢٧)، والباقي جاء بمعنى  
"العلم والتذكرة والاتزان".

ومن الجدير بالذكر أن نقول إن القرآن سمي "ذكراً" لأنه كتاب يذكر دائمًا، كتاب ظاهر ومشهور، وحافظ ومحفوظ، فلا يبدل ولا يحرف، ولا يطمس ولا يحْفَنْ على أحد ذِكْرُه، كما في قوله تعالى: «إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفَظُونَ» (الحجر: ٩).

والقرآن الآن هو هو، كما كان بالأمس أشهر كتاب، مقروءاً، ومكتوباً، ومدروساً، ومطبقاً؛ إنه الكتاب الوحيد الذي تسمعه بالصوت الحى في كل قارات الدنيا؛ وهو الكتاب الوحيد، الأوسع انتشاراً وقراءة؛ صرف الله قلوب الملايين بحبه وتعاليمه؛ فهو يُقرأً بلسانه العربي، الذي نزل به في جميع الأصقاع والبقاع، وبأسنة أهل اللغات المختلفة. وإذا قارنا بين "القرآن" وبين "كتاب النصارى المقدس" مثلاً، وجدنا أن هذا الكتاب الأخير يطبع بالملايين، وفي أفحى الطبعات، ويترجم إلى جميع اللغات واللهجات، أكثر بكثير من القرآن؛ ولكنه كما وصفه أحد الكتاب المسيحيين (الكتاب الذي يطبع بالملايين، ولا يقرؤه إلا أقل القليل)؛ وصدق الله إذ يقول عن القرآن: «وَهَذَا ذِكْرٌ مُبَارَكٌ أَنْزَلْنَاهُ» (الأنباء: ٥٠)، «إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ» (التوكير: ٢٧) (القيامة: ١٧).

"الذكر" كـ"القرآن" يطلق على الكل، والجزء؛ أما إطلاقه على الكل، فظاهر من الآيات الكثيرة التي أشرنا إليها؛ وإنما إطلاقه على الجزء، ففي قوله تعالى: «مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبِّهِمْ مُحَدِّثٌ إِلَّا أَسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ» (الأنباء: ٢)، وقوله تعالى: «وَمَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنَ الرَّحْمَنِ مُحَدِّثٌ إِلَّا كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ» (الشعراء: ٥).

## ثانياً: المثانى

"المثانى" من الألفاظ<sup>(١)</sup> القرآنية التي حذرت انتباه المستشرق ويلش ، وقد ورد هذا اللفظ في موضعين فقط من القرآن (الحجر: ٨٧، والزمر: ٢٣).

يقول المستشرق إن مفسرى القرآن قد تحرروا كثيراً في تحديد معنى "مثانى"؛ وهذا في نظره كان له مردوده على الدراسات الاستشرافية، فقد انبرى المستشرقون المهممون بالدراسات القرآنية لتقطيم عدة معانٍ أخرى مختلفة للكلمة.

(١) يكثر المستشرق من استعمال لفظة "مصطلح" للإشارة إلى الألفاظ القرآنية؛ ولكننا نستعمل "لفظ"؛ وـ"اللفظة" وـ"كلمة" بدلاً من "مصطلح" لأن المصطلح من وضع البشر؛ والقرآن كلام الله تعالى الخالص الذي لا وضع للبشر فيه أبلته.

ولننتظر أولاً فيما قاله علماء المسلمين في معنى اللفظ، ثم نعود فنذكر آراء المستشرقين فيه ثم نناقشها. نعم لقد اختلف علماء المسلمين فيما بينهم، في تحديد المراد بالكلمة؛ ولكنهم لم يتحيزوا في فهمها، كما راق للكاتب أن يعبر عن هذا الاختلاف.

قال جمع من كبار الصحابة، منهم ابن عباس، وابن مسعود، وأبن عمر، وجماعة من كبار التابعين، كمجاهد، وابن حبير، إن السبع المثان في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَتَيْنَاكُمْ بَعْدًا مِّنَ الْمُثَانِي وَالْقُرْءَانَ الْعَظِيمَ﴾ (الحجر: ٨٧)، هي السبع الطوّل (البقرة ، آل عمران، النساء، المائدة، الأنعام، الأعراف، الأنفال والتوبة).

نلاحظ أن القائلين بهذا التوجيه قد اعتبروا "الأنفال" و"التوبة" سورة واحدة، ربما على تقدير أنه لم يفصل بينهما بالبسملة، شأن السور الأخرى، مع أنها سورة مستقلتان؛ هذا من ناحية أخرى فإنهم لم يُبيّنا بصورة قطعية الحكمة في اختصاص هذه السور بهذا الفضل دون سائر السور.

وقول ابن عباس، إن صح الخبر عنه، أن فيها الأمثال، والخبر، والغير، وأنه لم يُعطلاهُنْ أحد إِلَّا النَّبِيُّ ﷺ، ليس قاطعاً ولا شافياً؛ فإن هذه الأوصاف تتطبق على سور أخرى كثيرة في القرآن؛ بل على القرآن كله.

هذا من وجده، ومن وجه آخر فإن السور الطوال يمكن أن تكون أكثر من سبعة، وإذا أخذنا سورة "الأنفال" على أنها سورة مستقلة، وكانت سورة "يونس" و"هود" و"يوسف" أطول منها بكثير؛ ولذلك عَدَ ابن حبير سورة "يونس" بدلاً من "الأنفال" و"براءة"، وربما كان غرضه إزاحة مثل هذا اللبس. ونبه على أن هذه السبع الطوال، كانت من آخر ما نزل من القرآن؛ وقد لاحظ أبو العالية ذلك، عندما قال السبع المثان هي فاتحة الكتاب، وقد نزلت هذه السورة (أى سورة الحجر)، وما نزل من السبع الطوال شيء. وورد عن ابن عباس، وكثير من الصحابة، كعمر بن الخطاب، وعلى بن أبي طالب، ما يؤيد قول أبي العالية، يعني أن المراد بالسبعين المثان، ليس هو السبع الطوال؛ وإنما آيات الحمد، أى سورة "الفاتحة" التي عَدَها ابن عباس سبعاً بالبسملة، وعددها غيره سبعاً بدوتها.

وهذا التوجيه هو الصحيح لأنَّه مؤيد بالحديث، الذي رواه البخاري ومسلم في صحيحهما، ومالك في الموطأ، عن أبي سعيد بن المعلى، وفيه أنَّ رسول الله ﷺ قال لأبي بن كعب: ﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾ متى أكملت فاتحة الكتاب؟، فقال: (هي، وهي السبع المثاني، والقرآن العظيم الذي أوتيت).

قال في فتح القدير أخرج البخاري من حديث أبي هريرة بلفظ قال رسول الله ﷺ: "أم القرآن هي السبع المثانية والقرآن العظيم"؛ وأخرج الترمذى من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: "الحمد لله أم القرآن وأم الكتاب والسبع المثانية" (١).

قيل في تعليل تسمية "الفاتحة" بـ"المثانية"، إنها سميت كذلك، لكونها تُثنى في كل ركعة، يقرأها الإمام والمأموم في صلاة الجمعة، كما أنها تُثنى في كل صلاة، أي تقرأ مُثنى باعتبار الركعتين، اللتين يفصل بينهما التشهد، وهي كذلك بالنسبة لصلاة الفجر؛ أما في صلاة المغرب، فإنها تُثنى في الركعتين الأولتين، ثم تقرأ مفردة في الركعة الأخيرة.

وقيل سميت كذلك، لأنَّه يُثنى بها على الله تعالى؛ ولكن ابن عطية يستبعد ذلك من جهة التصريف، غير أنَّ ابن حيان، والصواب في جانبه، يستدرك على ابن عطية، ويقول إن "مثانية" جمع "مُثنى" بضم الميم على "مفعول" من الفعل الرباعي "أَثْنَى" أي مقر بالثناء على الله تعالى؛ وعلى هذا فسورة "الفاتحة" هي سورة الثناء على الله؛ والحقيقة أنها كذلك.

وسمة "الفاتحة" احتصارٌ لمعجزة القرآن كله، وهي على قصرها، تتضمن من المعانى ما تعجز عن تسطيره الأقلام، وتتفنَّد معه الأحبار والأوراق؛ وهي أم القرآن، وقد يسر الله حفظها على الناس، فمحظتها الطفل، والمرأة، والكبير والصغير، والأمى والمتعلم، والعربى وغير العرب؛ ومن معانى "مثانية" أيضاً، أنَّ أحكام القرآن تتكرر فيه غير مرة بأساليب متنوعة، ومعانٍ متضاعفة، حتى أنَّ من يقرأ شيئاً منها في موضع، كفاه. وتتضمن كلمة "مثانية" كذلك معنى لطيفاً هو أنَّ القرآن تُثنى قراءته وتتضاعف، لأنَّ قراءته أول مرة، تحببه إلى النفس، وترغب إليها معاودته، وقارئ القرآن لا يملُّه، ولا يتُعجل الفراغ منه؛ وهذه في حد ذاتها من معجزات القرآن؛ فالقرآن "مثانية" بهذا المعنى.

(١) انظر أيضاً - ابن عطية - المحرر الوجيز - ج ١ ص ٩٦ - ٩٧.

وفي ثنايا كلمة "مثاني" ما يفيد أن القرآن مثنوي، أو زوجي؛ من حيث عدد سورة (مائة وأربع عشرة سورة)؛ وهو "مثاني" أيضاً لأنه يحصن على الدنيا والدين، والدين والدولة، والروح والجسد، والعلم والعمل، وعلى الإيمان الظاهر والباطن، وعلى الحقيقة والشريعة، والعقائد والعبادات وعلى احتوايه على علوم الأولين والآخرين. فمعنى "مثاني" على توجيهنا هذا، ثنائي، وثنائية القرآن لا تقبل الفصل أو العزل.

أما عن كلمة "مثاني" من المنظور الغربي، فقد تعددت آراء المستشرقين فيها، إذ يعتقد البعض أنها مأخوذة من الكلمة اليهودية ميشانا (MISHNAH) (التعاليم الشفهية اليهودية أو موضوعات معدة للتعليم)، ونصوص الميشنا، غير مقدسة؛ وإنما هي نصوص تشرعية، تتضمن القوانين، والتقاليد، والمأثورات، والشعائر، وال تعاليم السلوكية، والأحداث التاريخية لليهود، أو هي مأخوذة في زعمهم من الكلمة السريانية الآرامية، مثنيا (MATHNITHA).

ولسنا ندرى ما هي العلاقة بين هذه الألفاظ الثلاثة (مثاني، وميشنا، ومثنيا)، ولماذا هذا التحميل البعيد على العبارات، وفرض علاقات وهمية بين الكلمات، مجرد ما قد يكون بينها من تشابه يسير في النطق؟!؛ والقرآن كلام الله، وليس كلام كتاب الوحي، ولا الصحابة، ولا فقهاء الأمة، ولا هو من نتاج المدارس الفكرية المختلفة التي تشكلت في الأحقاب، والمدد الطويلة، كما هو الحال بالنسبة للميشنا.

وقد أصاب بـ<sup>بل</sup> ووات إـ<sup>إذ</sup> رفضاً لهذا التفسير الغريب لكلمة "مثاني"؛ حيث يريانا أن كلمة "مثاني" (الآرامية أو السريانية) إذا أطلقت على المعنى الذي تحمله أي من الكلمتين، فإنه لا يمكن أن تُفسَّر لنا معنى القرآن، المقتون ذكره بالسبعين المثان في الآية السابقة؛ ولا يمكن كذلك أن تفسر لنا هذه الكلمة وصف "المثاني" بأها: ﴿مَثَانِيٌ تَقْسِعُّ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ مَخْتَسُورُكُ رَبَّهُمْ﴾ (الزمر: ٢٣)، ذلك الوصف الذي لا توحى به الكلمة العربية، أو الآرامية اليهودية؛ ويضيف وات قائلاً: "الشيء الوحيد الذي يمكن لأصحاب هذا التفسير أن يقدموه، هو تفسير العدد سبعة في الآية: ﴿وَلَقَدْ ءاتَيْنَاكَ سَبْعًا مِنْ الْمَثَانِي وَالْقُرْءَانَ الْعَظِيمَ﴾، هذا على زعم أن الكلمة ميشنا يراد بها أيضاً ما تعنيه الآية".

ما لفت نظرنا هنا أن ويلش بينما يقرر أن مفسري المسلمين قد تخيروا في تحديد معنى الكلمة "مثان" يقرر هو من جانبه وباطئنانٍ صحة التفسير الغربي للكلمة؛ بل ويجعله هو الأصل، كما سنعرضه بشيء من التفصيل فيما يلى من الكلام، مع أن التفسير الإسلامي لكلمة "مثان" مدعم بالأحاديث النبوية. وعلى الرغم من هذا، فإن المستشرق يرى أن التفسير الغربي لم يسلم من التأثر بنظيره الإسلامي، إذ أنه يبنى قاعدته على معنى "الثنية أو التكرار"، الذي تتضمنه أيضاً الكلمة "مثان" المأخوذة من ثن) (THANNA<sup>(١)</sup>؛ ولهذا فقد اعتبر ويلش أن أحسان ترجمة الكلمة، هي ترجمة المستشرقين بـ بل وـ وات، وـ نصها (Repetitions)، وقبل أن نبين خطأ هذه الترجمة، نود أن نذكر أن الكلمة مثان ترجمتها أربى (The oft-repeated)، وترجمتها محمد أسد هكذا (verses)؛ إلا أن المترجم الأخير قد وضع الكلمة (verses) آيات بين قوسين، تنبئها على أن المراد بالسبعين المثان، هو آيات سورة "الفاتحة" وأكده المترجم ذلك بتعليق في الهامش، إذ ذكر أن هذا التفسير، يرجع إلى النبي ﷺ، وقد سمى الله السورة أيضاً بـ "أم القرآن" أو "أم الكتاب" وأضاف أن سورة "الفاتحة" تتضمن الخالقيات والإلهيات الإسلامية.

ثُرجمت الكلمة أيضاً بـ (pairs) زوجي أو أزواج؛ ونرى أن من الأفضل ترجمتها بعبارة: (the often read verses)؛ ونبين الآن خطورة ترجمة وات وبلاشير للكلمة، وما يجري مجريها. إن ترجمة "مثان" بالكلمة الإنجليزية "repetitions" تعطى انطباعاً للقارئ الغربي ذي الثقافة المعادية للإسلام والقرآن، بأن القرآن يكرر نفسه، وأنه كتاب مُملٌّ، ليس فيه جمال، ولا فكرة، ولا نظام، أو نسق؛ وكل هذه المعاني الخاطئة مترسخة للأسف في العقلية الغربية بوجه عام عن القرآن؛ وخطر آخر تتضمنه هذه الترجمة وهو أن القرآن لم يقدم جديداً، وأن ما يحتوى عليه القرآن، متاحل من كتب اليهود والنصارى، وأنه بالتالي يكرر ما في هذه الكتب، ولا يعدو أن يكون نسخة محرفة منها. وهذا من ثوابت الفكر الغربي، والموقف الغربي من القرآن الكريم، ولم لا، وبـ بل وـ وات يستنتاجان من قوله

(١) (كتبت بالموسوعة خطأ THANA أي لوى الشيء؛ والصواب THANNA أي جعل الشيء الواحد اثنين أو أعداد الشيء بنفسه وكروه).

تعالى: ﴿قُرْءَانًا بِغَرِيْبًا﴾ أنه كان هناك قرآن غير عربي، أخذ محمد منه، ونسج على منواله، يقصد أن ينشئ للعرب كتاباً جديداً ومستقلاً عن كتب اليهود والنصارى، ويحتوى على تعاليم خاصة بالعرب، كتلك التعاليم الخاصة التي كانت لليهود والنصارى. هذا هو دائماً اتجاه سهم البوصلة في الدراسات الغربية عن القرآن والإسلام بصفة عامة؛ وسوف تمر بنا أمثلة أخرى للدعوى المستشرقين بأن محمدًا قد اتحل القرآن من كتب اليهود، والنصارى، والشعر العربي، وغير ذلك من المصادر.

نعود الآن فنصل كلامنا عن التفسير الاستشرافي العجيب لكلمة "مثان"؛ لقد تمحضت محاولات الدارسين الغربيين للقرآن عن نظرية عجيبة في تفسير هذه الكلمة؛ هذه النظرية اهتم بها بل ووات وكثير من المستشرقين وتوقفوا عندها طويلاً وكأنها الحقيقة ظهرت لهم بعد جهد ولأى. تقول النظرية أن المراد بالسبعين المثان هي قصص العقوبات والتي ثبتتها بترتيب بل ووات، مجردة من تعليقاًهما عليها للاختصار؛ هذا ما لم تكن التعليقات ضرورية لتوضيح النص، فإننا ثبّتها عندئذ كما هي:

- |                  |                   |                        |
|------------------|-------------------|------------------------|
| (أ) قصة عاد      | (ب) قصة ثمود      | (ج) قصة أصحاب الْحِجْر |
| (د) أهل مدين     | (هـ) أصحاب الأيكة | (و) أصحاب الرؤس        |
| (ز) قوم ثمّع     | (ط) أهل سباء      | (ح) قوم نوح            |
| (ي) قوم إبراهيم: |                   |                        |

يصور القرآن إبراهيم على أنه كان حنيفاً مسلماً، وأنه جاهد في سبيل دينه، وهو رجل وأهل وطنه، انتصاراً للوحديانية وقد ذكرت آياتٌ كثيرة في القرآن أن قومه قد ألبوا عليه الجماهير، وحرضوا عليه الحاكم وطالبوه بتعذيبه حرقاً بالنار، إلا أن الله قد نجاه منها بمعجزة، ونصره على قومه؛ ويصور القرآن إبراهيم على أنه كان أمّة قانتاً لله حنيفاً، ولم يكن من المشركين، وأنه خليل الله تعالى، وأنه جمع إلى معرفة الله بالوحى، معرفته تعالى بالعقل والتفكير، والنظر والتدبّر في المخلوقات.

### (ك) قوم لوط:

أورد القرآن ذكر نبي الله لوط عليه السلام وبلاعه مع قومه وعقاب الله لهم على شذوذهم، وخروجهם عن منهج الله، بالمارسات الجنسية الشاذة، التي لم يسبقهم إليها أحد من العالمين. يقول بل ورات بأن القرآن لم يورد قصة إبراهيم ولوطاً معاً، ولم يربط

بيههما في موضع واحد منها، مستخرجين من ذلك، أنه كانت توجد هناك قصة محلية من هذا النوع، وهي تلك التي اعتمد عليها محمد، وأفاد منها في وضع القصة القرآنية حول إبراهيم ولوط. وفي آيات أخرى من القرآن يذكر لوطن على أنه كان من آمن بإبراهيم، واتبعه، وهاجر معه في سبيل الله؛ ويذكر القرآن عقوبة الله لقوم لوطن ولزوجته، بالمطر الغير المهلل، وبمحاربة السجيل، عقوبة لهم على ممارسة الشذوذ الجنسي، الذي لم يكن له وجود قبلهم، كما جاء في القرآن الكريم.

وهذه العقوبة، في حد ذاتها، تبين مدى خطورة الشذوذ الجنسي، والانحلال، على الأفراد، والمجتمعات؛ ومدى مقت الله للشعوب المنحلة الخارجة على منهج الله، المتهكة لحدوده وقيمه.

(ل) المؤتفكة: مدائن صالح التي قلبها الله على قومه.

(م) فرعون وقومه (ن) هامان وقارون

يعلق ويلش على هذه القائمة بقوله إننا إذا اختبرنا بعض هذه القصص، فسوف يتبيّن لنا أن المجموعة من (A&H) (أ)، وـ(E)، شاملة لحكايات أو مأثورات عربية قديمة، أضيفت إليها في الوقت نفسه بعض التفاصيل المستقاة من مصادر أخرى. وهذه القصة موجودة بالكتاب المقدس غير أنه لا يوجد ذكر للمدائن في هذا الكتاب؛ أما القصص المشار إليها في مجموعة (D&E) (د، هـ)، فهي قصص عربية، وليس مأخوذه من كتب العهد القديم، وقصة الفيل، وأصحاب الأخذود، تضم من وجهة نظر ويلش، وبل، ووات خيوطاً متناثرة مأخوذة من مصادر قديمة سابقة على القرآن، قد جمعت هنا، لتصنع منها قصة قرآنية محددة، وهذا يعني أن هذه الآيات، وكذلك الطريقة التي استُخدمت فيها القصص، تشتمل على سبع قصص رئيسية؛ وهذه القصص في الحقيقة تضمنتها القائمة التالية:

١ - وهي نوح ، ٢ - عَاد ، ٣ - ثمود ، ٤ - قوم إبراهيم ،

٥ - قوم لوطن ، ٦ - أهل مدين ، ٧ - قوم موسى.

يزعم ويلش أن قصص العقوبات السبعة - بحسب عده - إنما تمثل عنصراً أو

جزءاً منفصلاً بذاته في القرآن، ويُقَوِّي هذا الرعم عند الكاتب ما يلاحظ في القرآن من ظهور هذه القصص معاً بشكل عام؛ وظهورها في القرآن في مجموعات؛ ولكن لا بد أن نلاحظ أن أبنية هذه المجموعات الفرضية متنوعة فيما بينها، وأما القصص التي يزعم الكاتب أنها متصلة من الكتاب المقدس، فيقول إنها مشفوعة بعض التفصيات التي كيَّفها محمدٌ للتتوافق مع خبراته، وخبرات أصحابه.

لم يستطع هؤلاء الكتاب إثبات هذا الأصل المزعوم الذي يغمون به على القرآن، والواقع أنهم لمّا لاحظوا أن القرآن لا يوافق الكتب السابقة في كثير من القصص، اخترعوا القول بوجود مصدر، أو مصادر أخرى استقى منها محمد معلوماته، إلى جانب ما انتحله من كتب العهد القديم والجديد؛ وهذه دعوى لا دليل عليها، وهي لا تخرج عن دعوى مشركي مكة، الذين قالوا عن القرآن بأنه أسطير الأولين، اكتبها محمد فهي تُملأ عليه بكرةً وأصيلاً.

إن مثل هذا الرعم لا يتسم أبداً مع حقيقة القرآن، أما زعم المستشرقين الجامد بأن القرآن من صُنْع محمدٍ فزعم مجاف للحقيقة؛ ومن عادة المستشرقين أنهم كلما اعتضتهم مسألة تُكذب دعواهم، حاولوا إيجاد التفسيرات الباطلة لها، ولست ندرى كيف حصر المستشرقون قصص القرآن في سبع فقط، مع أنها تتجاوز هذا العدد في الحقيقة؟! والمستشرقون بالطبع على استعداد لإيجاد المخرج من هذا المأزق أيضاً، إنهم يتعللون بأن القصص الأخرى ترجع كلها إلى هذه القصص السبع. الرئيسة، وتنتهي إليها؛ وبهذا نجدهم يعللون إطلاق السبع الثاني، على قصص العقوبات السبع الكبار في القرآن؛ يقول بل ووات إن بعض الباحثين الغربيين كهوروفتز (HOROVITZ)، ترددوا في الأخذ بوجهة النظر هذه؛ وذلك لأن القرآن (الحجر: ٨٧)<sup>(١)</sup> قد فرق بين "المثنى" و"القرآن"؛ ثم يقولان في ردّهما على هذا الاستدراك، يعني أن آيات السبع المثنى التي تحكى ما حلّ بالأمم السابقة من عذاب الله، كان لها وجود مستقل ومنفصل عن القرآن<sup>(٢)</sup>، ثم أدمجت فيه فيما

(١) «ولقد ذاتك سبباً من المغافل والقرآن العظيم» (الحجر: ٨٧).

(٢) انظر : مقدمة بل ووات عن القرآن ص ١٣٤.

بعد؛ هذا الاجتهد لا محل له من الصواب، بل هو الخطأ بعينه؛ وهو مرفوض جملة وتفصيلاً، فمحمد ﷺ، لم يكن قصاصاً، ولا شأن له بصناعة القصة، ولم ينزل القرآن عليه ﷺ، على هذا النحو، الذي يمكن أن يؤيد مثل هذا الافتراء، الذي يحاول أصحابه أن يجعلوا القرآن عضين؛ إن القرآن كالجسد الحى تتصل أعضاؤه وأجزاءه في انسجام تام وجمال عقلى متناهى؛ كيف والقرآن يضم القصص، والأمثال، والمواعظ، والآحكام، والآداب، والعقائد، والشائع، والعبادات، والأخلاق، وينظمها جميعاً في سلك واحد متين، وربط حكم رصين؛ ويعرضها في بناء يبلغ الغاية في الإتقان والإحكام؛ ثم إن هذه القصص القرآنية لها وظيفة خاصة تؤديها في إطار من التدبير الرباني والنظام الإلهي، وقد أنزلها الله تعالى على بلاغة القرآن، فليست هي في آياتها مخالفة لآيات الأحكام، أو الأخلاق، والمعاملات والعبادات؛ بل إنما تجري على النسق نفسه، وتحتوى على ذات الألوان والعقى الذى ينتشر من بين ثناياها كما ينتشر من بين سائر ثنايا الكلم القرآنى بصفة عامة؛ ثم إن الكاتبين لم يبيبا لنا، ولن يستطيعا إلى ذلك سبيلاً أبئتاً، من أين جاء محمد ﷺ بهذه القصص؟ وكيف أنها كانت مستقلة عن القرآن؟ ومنى دخلت على القرآن ومنى أدمجت فيه؟ إن المستشرقين للأسف يُقطّعُان الكلام إرباً، ويعثبان بنسيج القرائن القرآنية، ويمزقان العلاقات اللغوية والمعنوية الحميقة في القرآن كل ممزق، حتى يصلا إلى ما استَبَقاً إلى تصوره وصمماً على إثباته. إنهم لم يقرأوا الآية على وجهها ولم يفهموا المقصود الصحيح منها.

إن قول الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَتَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ الْمَثَانِي وَالْقُرْءَانَ الْعَظِيمَ﴾ يعني أن الله تعالى هو الذي أنزلها على محمد ﷺ، وهو الذي أنزل عليه القرآن أيضاً؛ وليس الواو الواقعة بين "المثنى" و"القرآن"، تفيد المغايرة في النوع؛ وإنما تنص على الفضل في الرتبة فقط وعلى الخصوصية. ومثاله أن أقول لآخر "أعطيتك السبع لآل العقد العظيم"، فليس معناه أن "السبع لآل" غير "العقد العظيم" وإنما هو جزء منه نبهت عليه لفضل أو ميزة رأيتها فيها، في السبع لآل مع الاحتفاظ بالثناء على جموع ما في

العقد. ولكل آية في القرآن فضلٌ خاص يذكر في إطار الفضل العام الذي يشتمل عليه. إن القرآن كاجسد الواحد، تتصل أعضاؤه، وترتبط جزاؤه بعضها ببعض، في انسجام تام، وجمال يسمو على كل جمال. وقد ذكرنا أن القرآن يحتوى على القصص والأمثال، والمواعظ، والأحكام، والآداب، والأخلاق، والعقائد، والشائع. كل ذلك، وغيره، أورده القرآن في سياق وثيق، وربط دقيق، وبناء محكم متقن. ثم إن هذه القصص التي يزعم المستشرق أنها ململمة من هنا وهناك، ومقطمة في القرآن، لها وظيفة خاصة، تؤديها في إطار النظام القرآني العام، والتصميم الإلهي المحكم لهذا الكتاب المعجز. وليس يفوت القارئ الوعي، والدارس المنصف للقرآن الكريم، أن هذه الآيات تجري على الدرجة نفسها من بلاغة القرآن، وأنها تحمل الصبغة الإلهية ذاتها التي يتميز بها كلام الله من بدايته إلى نهايته.

وإذن فتفسير المستشرقين لقول الله تعالى: "سَبَعًا مِنْ الْمَثَانِي" على أنها تعنى المائة فيما بينها، مرفوض؛ وقد أوضحنا أن هذه المائة، موجودة بين آيات القرآن كلها، سواءً من حيث المصدر، أم من حيث النص أم من حيث البناء اللغوي والأسلوب والبيان كذلك؛ فكل ما في القرآن قرآن، وكل ما يطلق عليه هذا الاسم هو كلام الله رب العالمين، لا اختلاف فيه؛ لأنه من عند الله، وليس من تأليف البشر، الذين تحكمهم عند الكتابة، الظروف والأحوال النفسية والجسدية والمؤثرات الاجتماعية والثقافية والبيئية التي يعيشون فيها ويتجاوبون معها بدرجات متفاوتة.

وب قبل أن نغادر هذه النقطة، نود أن نلتفت النظر إلى أمرٍ مهمٍ، وهو أن المستشرقين ركزوا قصص القرآن في سبع فقط كما أشرنا إليه، وهي تلك التي أسموها بقصص العقوبات، لأمرٍ في أنفسهم، وأهملوا قصصاً أخرى كثيرة في القرآن، لها الأهمية نفسها من حيث منظومة التربية القرآنية والمنهج القرآني. فعلى سبيل المثال "قصة أصحاب الكهف"، و"قصة إبراهيم"، و"قصة يوسف"، وقصة "موسى والحضر"، و"قارون"، و"قصة سليمان والمددد"، وغيرها، تلك القصص تتتنوع في أسلوبها ومغزاها الخلقي والقيمي.

### ثالثاً: الحكمة

"الحكمة" لفظة قرآنية أخرى، سمي الله بها كتابه الكريم لما تضمنه من حِكْمَ، ولأنه

فِي ذَٰلِهِ مُحْكَمٌ، لَا اخْتِلَافٌ فِيهِ يُجْعَلُ بِنَظَامِهِ وَلَا تَنَاقُضٌ يُعْتَرِفُ بِهِ فَيُذَهِّبُ بِجَمَالِهِ وَجَلَالِهِ.

وَرَدَ ذِكْرُ الْفَوْزَةِ فِي عَدَةِ مَوَاضِعٍ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ، عَلَى سَبِيلِ الْمَثَالِ لِلْحَصْرِ، قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يَتَأْلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَاتِنَا وَيُزَكِّيْهِمْ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ﴾ (آل عمران: ١٦٤)، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَأَنَزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلِمْتَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ﴾ (النِّسَاء: ١١٣)، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يَتَأْلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَاتِنَا وَيُزَكِّيْهِمْ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ﴾ (الْجَمَعَة: ٢).

جاء ذِكْرُ "الْقُرْآنِ" مَقْرُونًا بِ"الْحِكْمَةِ" فِي عَدَةِ مَوَاضِعٍ مِّنَ الْكِتَابِ الْعَزِيزِ، وَ"الْحِكْمَةُ" هِيَ السُّنَّةُ، وَ"الْقُرْآنُ" أَيْضًا هُوَ الْحِكْمَةُ الْعُلِيَاُ، الَّتِي تَتَوَلَّ مِنْهُ جَمِيعُ صُنُوفِ الْحِكْمَةِ، وَحِكْمَةُ السُّنَّةِ هِيَ نَفْسُهَا وَلِيَدُهَا الْحِكْمَةُ الْقَرَائِيَّةُ الَّتِي أَنْزَلَهَا اللَّهُ تَعَالَى عَلَى

مُحَمَّدٌ ﷺ

وَ"الْحِكْمَةُ" مَعْنَاهَا وَضُعُ الشَّيْءِ فِي مَوْضِعِهِ، وَفِي وَقْتِهِ، وَمَنْاسِبِهِ؛ وَالْمُسْتَعْرَضُ لِآيَاتِ "الْحِكْمَةِ" فِي الْقُرْآنِ، يَجِدُ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَنْزَلَهَا عَلَى الْأَنْبِيَاءِ فِيمَا أَنْزَلَ عَلَيْهِمْ مِّنْ وَحْىٍ، وَمَا مِنْ حِكْمَةٍ فِي الْوُجُودِ إِلَّا عَنْ أَصْلٍ إِلَهِيٍّ أَنْبَثْتُ، وَمَنْ فِيْ كَيْنَىٰ خَرَجَتْ، وَالْأَنْبِيَاءُ هُمُ الَّذِينَ تَعَلَّمُوا الْحِكْمَةَ مِنَ اللَّهِ وَعَلَمُوهَا النَّاسُ.

وَنَلَفَّتُ النَّظرُ بَعْدَ هَذَا إِلَى نَقْطَةِ مِهْمَةٍ، وَهِيَ أَنَّ هُنَاكَ أَسْمَاءُ أُخْرَى كَثِيرَةٌ لِلْقُرْآنِ، عَلَى سَبِيلِ الْمَثَالِ "التَّنْزِيلُ"، وَ"الْفَرْقَانُ"، وَ"الرُّوحُ"؛ نَكْتَفِي بِالْتَّنْبِيَهِ عَلَيْهَا بِالْخَتْصَارِ، وَذَلِكَ لِصِيقِ الْمَقَامِ، وَأَيْضًا لِأَنَّ الْكَاتِبَ نَفْسُهُ لَمْ يُعْرِضْ لَهَا بِالدِّرَاسَهُ أَوِ التَّعْلِيقِ. وَمَعْنَى "تَنْزِيلٍ" أَيْ نَزْوَلِ الْقُرْآنِ بِوَاسِطَهِ جَبَرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ مُنْجَماً، وَذَلِكَ مِنْ حِيثِ الزَّمَانِ، وَالْمَكَانِ، وَالْحَوَادِثِ. وَأَمَّا لِفَظَةُ "الْفَرْقَانُ" فَهِيَ تَرَادُفُ الْقُرْآنِ؛ وَلِكِنَّهَا تَرِيدُ بِاعتِبَارِ الْوَصْفِ، وَالْجَهْلِ وَالْعِلْمِ، وَالْإِيمَانِ وَالْكُفَّرِ، وَالْفَضْلِيَّةِ وَالرَّذِيلَهِ. وَأَمَّا "الرُّوحُ" فِي حَقِّ الْقُرْآنِ، فَهِيَ بِمَثَابَةِ الرُّوحِ مِنَ الْجَسَدِ، الْجَسَدِ الْإِنْسَانِيِّ، وَالْجَسَدِ الْكَوَافِرِ وَأَنَّ الْقُرْآنَ يُسْرِىٰ كَالرُّوحِ فِي خَفْفَهُ وَلَطْفِهِ إِلَى الْقَلْبِ وَالْعُقْلِ، وَيَتَشَبَّثُ بِمَا فِيهِ يُحِبُّهُمَا.

## الباب الثاني

### محمد ﷺ والقرآن

الفصل الأول ... القرآن بين الوحي والتجربة البشرية

الفصل الثاني ... القرآن ودعوى الانتهال من كتب اليهود والنصارى



# الفصل الأول

## القرآن بين الوحي والتجربة البشرية

هذا موضوع مهم من موضوعات البحث والعقيدة معاً. يقول المعارض: "إن كتاب المسلمين المقدس، والخبرة النبوية لمحمد ﷺ جد متصلين، إلى درجة أنه لا يمكن فهم أحدهما فهماً كاملاً دون فهم الآخر؛ إن العقيدة السنّية أو الأصولية تقطع بأن الله هو المتحدث بالقرآن كله، وأن محمداً ﷺ هو المستقبل له، وجريل هو الواسطة بين الله ومحمد في نقل الوحي؛ وذلك بغض النظر عن من يكون هو هذا الشخص الذي يجري الكلام على لسانه، أو الذي يتوجه الخطاب إليه في القرآن".

هذا الكلام على صغر حجمه يحتوى على مغزى خطيرين أو بلغة أكثر تحفظاً، على إيهام وتشبيه:

أولاً: لأن عبارة الكاتب "العقيدة السنّية تجاه القرآن" توحى بأن هناك مذاهب أخرى، تعتقد في القرآن غير هذا المعنى، كما هو الحال بالنسبة للعقيدة المسيحية تجاه المسيح؛ حيث اتسعت خلافاتهم، واحتدمت حول مفهوم طبيعة عيسى عليه السلام، إلى درجة يستحيل معها التلاقى والاتفاق. إن المسلمين، على العكس، يُجمعون على أن القرآن هو كلام الله رب العالمين، نزل به الروح الأمين، على قلب خير المسلمين؛ وأنه هو هو، الذي أنزله الله، لا زيادة فيه ولا نقصان يعترى به، ولن يصيبه تبديل أو تحريف إلى يوم القيمة.

أما المغزى الثاني في كلام المستشرق ويلش، فهو قوله بأن "القرآن والتجربة النبوية لمحمد جد متصلين"؛ وأنه لا يمكن الفصل بينهما؛ هذا كلام صائب في جملته وظاهره، ولكن لابد أن نكون حذرين في تناوله؛ وذلك لأن محصلة العقيدة الاستشرافية، في النهاية، تجزم بأن القرآن من كلام محمد؛ وأنه، أى القرآن، إنما يمثل ثمرة معاناة محمد النفسية، ويعكس الصراع والتطور النفسي له. وهذه الدعوى وأمثالها قد رد عليها القرآن نفسه، وفندتها بعض علماء المسلمين، وبينوا ثنايتها، مما يغنينا عن استعراضها هنا.

يقول الكاتب إن نظرية تحليلية في القرآن، تفيد أن الموقف أعقد كثيراً مما يتصور المسلمين الذين يحاولون تبسيط المسألة؛ إننا لا نصادف في الآيات أو الأجزاء التي يبدو

منها أنها أقدم نسولاً في القرآن، أي من حيث كونها إشارة إلى شخص معين يتحدث بالقرآن، أو إلى مصدر واحد، يمكن أن يرد إليه القرآن كله! ففي بعض آيات منه، كآيات "سورة الشمس" و"سورة القارعة" على سبيل المثال لا يجد أي إشارة تفيد بأن هذا الكلام صادر عن الله؛ وفي مواضع أخرى من القرآن مثل "سورة التكوير" (١٥: ٢١) و"الإنشقاق" (١٦: ١٩) و"سورة الليل" (١٤: ٢١)، يلوح أن محمداً هو الذي يتحدث بالقرآن. وفي أوائل الآيات المنزلة، والتي ذكر فيها رب محمد، لم يصرح بلفظ الحالة نصاً، وإنما أشير إليه بضمير الغائب، عادة بصيغة "رب" و"ربكم"، فعلى سبيل المثال: ﴿فَوَرَّتِ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ إِنَّهُ لَحَقٌ مِثْلُ مَا أَنْكُمْ تَطْقُونَ﴾ (الذاريات: ٢٣)، ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِعٌ﴾ (الطور: ٧)، ﴿يَأَيُّهَا الْمُدَّرِّبُونَ قُدْرَةً فَأَنْذِرْنِي وَرَبِّكَ فَكِبِرْنِي﴾ (المدثر: ١: ٣). يستمر الكاتب في عرضه للآيات وتعليقه عليها فيقول إن في القرآن أيضاً آيات مكية نزلت مبكرة، تفيد أن محمداً كان يتلقى الوحي من الله مباشرة، دون واسطة، واستشهاد على ذلك بقوله تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الْمَرْءُمُونَ قُمْ أَلَيْلَ إِلَّا قَلِيلًا نَصَفْهُ أَوْ أَنْقُصْ مِنْهُ قَلِيلًا أَوْ زُدْ عَلَيْهِ وَرَتَلِ الْقُرْءَانَ تَزِيلًا إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا﴾ (المرمل: ١: ٥)، ﴿سَنُقْرِنُكَ فَلَا تَنْسَى إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ﴾ (الأعلى: ٦ - ٧).

وهناك أيضاً آيات مكية متاخرة في النزول، وآيات نزلت في أول العهد المدين، تحكي أن الله يقرأ (الآيات، والقرآن، والكتاب)، على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿تِلْكَ أَيْتُ اللَّهُ تَنْلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِيْنَ﴾ (البقرة: ٢٥٢) وقوله تعالى: ﴿تِلْكَ أَيْتُ اللَّهُ تَنْلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَالَمِيْنَ﴾ (آل عمران: ١٠٨). وقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ﴾ (القدر: ١)، وفي تلك الفترة نفسها نطالع في القرآن سلسلة من الآيات الأخرى التي لها من السلطان، ما جعلها تضع الله في مقام يسمى فيه بنفسه، عن رتبة الوحي المباشر إلى الأنبياء؛ بل إنه يرسل إليهم وحده بواسطة الملائكة. هذا المعنى قد تأسس في نظر المستشرق من طريقين:

.الأول : كون الرسالة تبلغ عن طريق وسطاء (Intermediaries).

والثاني: كون الرسالة متصلة بطريقة ما بالكتاب.

وكلا المفهومين ظاهر في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَأْيِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسَلَ رَسُولًا فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلَىٰ حَكِيمٌ ﴾ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا أَلِيمَنُ وَلَكِنَ جَعَلْنَاهُ ثُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءَ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (الشورى: ٥١ - ٥٢)؛ مهمه هذه الروح - هكذا فهمها الكاتب - أنها تعمل ك وسيط في نقل الوحي؛ وهذا المعنى يتضح أكثر في قول الله: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذَرِينَ ﴾ يُلِسَّانٍ عَرِيقًا مُؤْمِنًا ﴾ (الشعراء: ١٩٢ - ١٩٥)؛ قوله: ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحٌ أَقْدَسٌ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ لِيُنَبِّئَ النَّبِيَّنَ أَمْنَوْا وَهُدَىٰ وَبَشَّرَ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (النحل: ١٠٢). إن الآيات المدنية التي نزلت في أول العهد المدني وفي وقت مبكر منه، يظهر فيها - ولأول مرة - جبريل ك وسيط عن الله، في نقل القرآن إلى النبي محمد؛ كما في قوله: ﴿ قُلْ مَنْ كَارَ عَدُواً عَدُواً لِجَبَرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدَىٰ وَبَشَّرَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (البقرة: ٩٧).

يزعم الكاتب أنه بناءً على اشتمال هذه الآية على عدد من المسائل المضمنة في الأحاديث، حدد المفسرون معنى الروح المذكور في الآيات السابقة، والتي هي أسبق نزولاً، على أنها هي جبريل عليه السلام؛ ثم أعطى المفسرون بحسب دور الوسيط في نقل الوحي، ومن أجل هذا بوأوه مكانة عالية، منذ ابتدأت نبوة محمد عليه السلام؛ هذا على الرغم من أن جبريل - وذلك عكس الاعتقاد العام للمسلمين - لم تتحدد طبيعته أبداً في القرآن كواحد من الملائكة؛ أضف إلى ذلك أن الملائكة لم تظهر في القرآن على أنهم وسطاء في نقل الوحي. والآية التي يستشهد بها الكاتب على هذا، هي ﴿ يُنَزِّلُ الْمَلَائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُوْا إِنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاقْتَلُوْنِ ﴾ (النحل: ٢). وهذه هي أقرب آية في القرآن لتأكيد فرضية الكاتب من وجهة نظره؛ فالملايكـة، إذن، ليسوا من حملة الوحي؛ بل أنهم يتكلمون في القرآن، كما يتكلـم محمد، وإبراهيم، وغيرـهم من الأنبياء عليهم السلام: ﴿ وَمَا نَنَزَّلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ ﴾ (مريم: ٦٤)، الحقيقة أن الأمر بسيط، ولكن الكاتب هو الذي يريد أن يعتقد أن خالـل فرضياته وتحمـيناته.

- و قبل أن نتولى الرد على هذه المزاعم المبتورة، نود أن نضع خطته ومادته في شكلٍ أشبه بالقائمة. إنه تَبَعَّ، بقدر ما من التوسع، آيات القرآن؛ فوجدها كالتالي:
١. آيات تخلوا تماماً من ذكر أي مصدر للقرآن؛ مع أنها فيما يليها متقدمة النزول.
  ٢. آيات تخلوا كلياً كذلك، حتى من مجرد الإشارة إلى أن كلام القرآن صادر عن الله.
  ٣. آيات أخرى يُلوح منها أن محمداً هو الذي يتحدث بالقرآن.
  ٤. آيات مكية ذكرت رب محمدٍ، ولكن بضمير الغائب.
  ٥. آيات تفيد أن محمداً كان يتلقى الوحي مباشرةً عن الله.
  ٦. آيات من أواخر ما نزل بمكة، وأوائل ما نزل بالمدينة، تقطع بأن الله نفسه هو الذي يقرأ (الآيات)، و(القرآن)، و(الكتاب).
  ٧. في الوقت نفسه توجد آيات تنص على أن الله لا يوحى إلى بشر دون وسيط، وكتعليق سريع على هذه النقطة نلقي النظر إلى أن الكاتب قد فسر عبارة "رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا" بـ"الملائكة"؛ وهذا خطأ؛ إذ المقصود بالروح هنا هو القرآن بخاصة؛ و"الروح" من أسماء "القرآن" نفسه؛ ثم إن الأوصاف التي لحقت بكلمة "روح" في الآية توضح ذلك المعنى. ويقول وبlesh إن الآية ٩٧ من سورة البقرة تصور جبريل لأول مرة ك وسيط للوحي، وأنه بناءً على هذا، قد فسر علماء المسلمين "الروح" على أنها جبريل الذي صنفوه ضمن الملائكة.
  ٨. توجد آيات قرآنية تفيد أن الملائكة ليسوا من حملة الوحي (مريم: ١٧، ٦٤) وهذا يعزز القول بأن جبريل لم يكن له دور على الإطلاق في نقل الوحي إلى النبي ﷺ.
- بعد أن استعرضنا شواهد الكاتب القرآنية، وفهمه لها، واستنتاجه الخاطئ منها، نناقشه الآن فيما ذهب إليه، وبني عليه من آراء:
- أولاً:** إن ملاحظته فيما يخص طبيعة الآيات، ومواضيعها، صحيح بشكل عام، إذ أن هناك سوراً تخلوا من ذكر مصدر الوحي، وهو الله تعالى؛ وسورة أخرى أستندت القرآن إلى الرسول ﷺ، أو إلى جبريل عليه السلام، كما توجد بعض الآيات التي تنص على أن الملائكة تكلمت بكلامٍ ما في القرآن، شأن الشخصيات الأخرى التي حكى الله تعالى في القرآن كلامهم، هذا صحيح في جملته؛ ولكن خطأ الكاتب هنا، يكمن في التفسير، فهو يحمل

النصوص بما هو غريب عنها ومحلوب إليها، ويستنبطها بغير لغتها، ويدفع بما دفعاً إلى نتائج جد غريبة؛ فالقرآن ينقل كلام الملائكة من القرآن كما ينقل كلام الشخصيات الأخرى التي حكى الله تعالى كلامهم في القرآن؛ ولذلك نجد المستشرق مثلًا يتخذ من الآيات التي لم تذكر مصدر الوحي - من وجهة نظره هو - دليلاً على عدم إلهية تلك الآيات؛ وبلا شك فإنه إذا اهتزت الثقة في بعض آيات القرآن، انسحب ذلك على القرآن كله؛ وهذا هو الغرض الذي يسعى إليه الكاتب بكل وضوح، مع أن القرآن، باعتباره وحياً من عند الله، كلّ لا يتجزأ، أنزله الله تعالى مفرقاً هكذا، ليثبت به فرؤاد النبي ﷺ: «وَقُرْءَانًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَّلْنَاهُ تَنْزِيلًا» (الإسراء: ٦). وكان يكفي للفهم والتدليل، لو أنصف الكاتب، أن يعرف أن الله تعالى، قد ذكر أنه هو مصدر القرآن ومُنْزِلُه، وأن محمدًا ﷺ كان مجرد قارئ له؛ وأنه منذ البداية، كان مبلغاً للقرآن فحسب بنص هذه الآية، وآيات أخرى كثيرة، على سبيل المثال قوله تعالى: «يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ إِذْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ مَا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ إِنَّمَا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ رِسْالَتَنَا فَمَا بَلَّغْتَ رِسْالَتَنَا» (المائدة: ٦٧)، وقوله تعالى: «وَرَأَى الْقُرْءَانَ أَتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ أَكْتَبِ» (العنكبوت: ٤٥)، وقوله تعالى: «وَرَأَى الْقُرْءَانَ تَنْزِيلًا» (المرمل: ٤)، وقد عرف المسلمون ذلك، وسلموا به واعتقدوا وآمنوا بأن كل ما بين دفتير المصحف هو كلام الله تعالى، وأنه ليس من مطلب العقول المنصفة أن يكرر المؤلف لكتاب مثلاً، والله المثل الأعلى، في كل جزء، وباب، وفقرة منه، أنه هو مؤلف هذا الكتاب لا غيره. ناهيك أن للقرآن نسقاً فريداً، وطبيعة خاصة، وروحًا إلهية ملازمة، تدل على أنه آية آية، وسورة سورة من عند الله تعالى؛ أضف إلى ذلك أن السورة التي استدل بها الكاتب الغربي على عدم وجود ذكر مصدر القرآن في القرآن، كلها تتحدث باللغة نفسها وبالطريقة ذاتها عن الله تعالى، وعن موضوعات كثيرة في سور أخرى من القرآن، ذكر فيها أن الله تعالى هو مصدر القرآن. ونتساءل هنا، هل في سورة الشمس كمثال أى دليل يخرجها عن كونها قرآنًا؟ وهل شكك أحد في ذلك أبداً؟؟؟

أما عن قول الكاتب بأن القرآن قد أنسد الكلام إلى محمد، أو إلى جبريل، عليهما السلام، في بعض الإشارات القرآنية؛ فهذا ليس معناه أن جبريل أو محمدًا هو واسع القرآن؛ لأن هذا معارض بالدليل الأعلى للقرآن نفسه. فالقرآن كله شاهد على كونه كلام الله، وأنه

هو منزله، سبحانه وتعالى، هذه حقيقة الحقائق. ومعنى قول الله تعالى - الذي استشهد به الكاتب - : **إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ** (التوكير: ١٩)، إن هذا القرآن لتبلیغ رسول "هو جبریل" کرم، وقد أنسد الله القول إلى جبریل، لأنه تلقى القرآن سماعاً من الله، وبلغه تلقينا و مشافهة لرسول الله ﷺ، فكأنه لبلغه إيهام بمتابة قوله؛ فهو المظہر له حتى أنه لولاه لما عرف أحد القرآن، فصحت ثمة إضافته إليه، وقد ينسب كلام الغیر إلى من تحمله أو نقله. كمن تحمل رساله من رسول، أو سفير؛ وذلك كثير الوقع في العادة<sup>(١)</sup>. وما يدل على أن القرآن ليس من وضع غير الله، قوله تعالى بعده: **وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَيْبٍ** (التوكير: ٢٤)، الضمير "هو" يعود على جبریل، والعجب هو القرآن، الذي كان غيباً قبل أن يعرفه الله به، ويحمله إيهام؛ ومعنى "بضيئن" أي يمسك له و كاتم إيهام، ثم إن كلمة رسول ذاكها، توحى بأن دور "جبریل" العظيم، كان دور السفير المكلف لا المبدع المؤلف، وأن الله أرسله بهذه الرسالة الخامنة لا غير، فليس له إذن فضل إلا فضل النقل والتلقيين. أضف إلى ذلك دلالة موقع الإشارة في الآيات التي بعدها: **وَمَا هُوَ بِقُوَّلٍ شَيْطَنٍ رَّجِيمٍ** (٢٠) يعني أن القرآن ليس من قول الشيطان الرجيم، أي المبعد عن رحمة الله، المطرود من حضرة قدسه الأعلى؛ ومعنى كلام الله تعالى كما في هذه الآية أن الشيطان لا يقدر على حمل القرآن، ولا يستطيع تبليغه؛ فإن القرآن قاصم لظهور الشياطين. وإذا كان الله عير هنا بلفظة "قول" التي قد يسهل على الجاف غير المنصف تحريفها عن معناها، فإن الله تعالى عير عن ذلك بلفظة "تنزل" في موضع آخر، والقرآن كال والسماس يُحلّى بعضه بعضاً، يقول تعالى: **وَمَا تَنَزَّلَتْ بِهِ الشَّيْطَنُونَ** (٢١٢) وقوله **يَسْتَطِعُونَ** **إِنَّهُمْ عَنِ الْسَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ** (٢١٠) (الشعراء: ٢١٠ - ٢١٢)، وقوله تعالى: **فَأَيْنَ تَذَهَّبُونَ** (٢٦) (التوكير: ٢٦) يعني أن جميع الطرق مسدودة أمامكم، إلا طريق التسليم بأن القرآن هو كلام الله بلغه ملاك کريم أمين غير متهم إلى رسول عظيم معصوم. وفي هذه القرينة نتبه على لطيفة قرآنية تتجلى في قول الله تعالى: "يقول شيطان" ولم يقل "بكلام شيطان" إذ أن هناك فرقاً بين الكلام والقول، فقد أجمع المسلمون على أن

(١) انظر : القاضي عبد الجبار و تنزيه القرآن عن المطاعن ٤٥٢.

يقولوا "القرآن كلام الله"، ولا يقال "القرآن قول الله". يقول ابن حني (ت: ٣٩٢ هـ) في الجصائص في تعليل ذلك: "وذلك أن هذا موضع متحجر لا يمكن تحريفه، ولا يسوغ تبديل شيء من حروفه، فغير لذلك عنه - أي القرآن - بالكلام الذي لا يكون إلا أصواتاً تامة مفيدة، وعبر به عن القول الذي لا يكون إلا أصواتاً غير مفيدة، وآراءً معتقدة"، ويقول: "واعلم أن "قلت" في كلام العرب إنما وقعت على أن تحكى بها، وإنما يحكي بعد القول ما كان كلاماً لا قوله، ففرق بين الكلام والقول كما ترى"<sup>(١)</sup>

أما الآيات التي فهم منها الكاتب خطأً أن محمداً ﷺ هو المحدث فيها، وأن القرآن بالتالي من اختراعه وتلفيقه؛ فليست تعنى أن محمداً ﷺ كتب القرآن من عند نفسه، ولا أن هذه الآيات مقحمة على القرآن ألبته؛ إذ عندما يقول الله - على سبيل المثال: ﴿فَإِنْدِرْتُكُمْ نَارًا تَلْظِي﴾ ﴿لَا يَضْلِلُهَا إِلَّا أَلَاشِقَ﴾ ﴿الَّذِي كَدَّبَ وَتَوَلَّ﴾ (الليل: ١٤: ١٦)، لا يعني ذلك أن محمداً هو قائل هذا الكلام، بل الكلام كلام الله تعالى، أجراه على لسان النبي ﷺ، كما أجرى غيره في القرآن على لسان الأنبياء والملائكة والصالحين، بل وعلى ألسنة الكافرين المعاندين؛ وهذا أسلوب قرآن وأسلوب في الحديث أيضاً يعرفه البشر.

تكلم السيوطي في الإتقان عن هذه المسألة فقال: "إن من القرآن ما ورد على لسان غير الله كالنبي ﷺ وجبريل والملائكة غير مصرح بإضافته إليهم، ولا إلى المحكى عنهم، ومنه قوله ﴿قَدْ جَاءَكُمْ بَصَابِرُ مِنْ رَبِّكُمْ﴾ (الأنعام: ٤٠)، فإنه ورد على لسان النبي ﷺ فيين هذا قوله في آخر الآية: ﴿وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِخَفِيفٌ﴾، وفي الآية التي تلى هذه الآية وما بعدها، نص على أن القرآن وحي من الله، أنزله على محمد، وفي قوله ﴿وَمَا مِنَ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ﴾ ﴿بِأَمْرِ رَبِّكُ﴾ (مرim: ٦٤) وارد على لسان جبريل قوله: ﴿وَمَا مِنَ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ﴾ ﴿وَإِنَّا لَنَخْنُ الصَّاغُونَ﴾ ﴿وَإِنَّا لَنَخْنُ الْمُسَيْحُونَ﴾ (الصفات: ١٦٤: ١٦٦) كلام أجراه الله على لسان الملائكة، وقوله: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ كلام أجراه على لسان العباد مع أنه يمكن تقدير القول هنا، على هذا النحو، أي يقولون إياك عبد" <sup>(٢)</sup>.

(١) المخصاص ج ١ ص ٢٠ - ١٩.

(٢) الإتقان ج ١ ص ١٠١.

وللقارئ عبد الجبار المعتزل أيضاً توجيه قيئم هذه الآية، إنه يؤكد، مع جماعة المفسرين، أن طلب العبادة والاستعانة لا يكون من الله لنفسه، ولكن معناه قولوا: «إياك نعبد»؛ وخلو الصورة من الأمر فيه تقرب من الله تعالى لعباده وتقريب لهم<sup>(١)</sup>؛ والآيات التي أشارت إلى الله بضمير الغائب مثل (ربك، وربكم، وربهم) ليس فيها ما يخرجها عن كونها قرأتاً. وهذا من أساليب القرآن المعجزة، يُلوّن الله فيها الخطاب ويُنوع في الأساليب بحيث تنجدب إليه النفوس، فلا تمَّله، وتهفو نحو القلوب فلا تصرف عنه.

ونلاحظ هنا أن الكاتب يقيس القرآن على متوال النقد الغربي، ويحكم فيه المعايير النقدية التي طبّقت على كتب العهدين القدسم والجديد في العصر الحديث، متاجهاً الظروف والأوضاع المختلفة لكلٍّ من الكتابين؛ فالقرآن مثلاً هو كلام الله، تلقاه محمد ﷺ من جبريل عليه السلام عن رب العالمين وحفظه. وكتب في حياته، وحفظته الأمة صغاراً وكباراً، نساءً ورجالاً، عرباً وغير عرب؛ ودانت به وأحاطته بكل رعاية وعناء؛ وأوسعته حفظاً ودراسة؛ عكس التوراة، وكتب الأنبياء، والأناجيل التي ضاعت أصولها، وفقدت أعيانها؛ ثم كتب بعد ذلك ما استند منها أو قريب منه، بأيدٍ مختلفة، وفي أزمنة مختلفة، وفي أماكن متفرقة؛ وهذه الكتب، بوصفها الحال، يمكن أن تخضع بسهولة، لمقياس النقد الحديث؛ بل إنه ينبغي عرضها على تلك الموازين النقدية؛ هذا صحيحٌ بالنسبة لهذه الكتب؛ ولكنه غير صحيح بالمرة بالنسبة للقرآن الذي حفظته الأمة، وتأسست به الملة، وقامت على قواعده الدولة، وحفظه العربي والعجمي في لغته الأم "العربية". وبالنسبة لتعليق الكاتب على الآيات التي تخبر بأن الله لم يكلم رس勒ه مباشرة، يدل على أنه لم يفهم معناها؛ إذ أن كلمة "روح" في الآية، تعني القرآن، كما أشرنا إليه من قبل؛ وقد عبر الله عن "القرآن" بـ"الروح" لأنَّه يصل إلى الأرواح، ويختلط القلوب، وأيضاً فإنَّ فيه مناسبة للقرينة، إذ الكلام عن لطيف الاتصال بين الله تعالى وملائكته ورسله، عن طريق الوحي، أو الخطاب الرباني؛ فناسب أن يعبر عن "القرآن" بـ"الروح" مراعاة للسياق اللغظي، والقرآن نفسه لا يدع لأحد مجالاً للشك في أنه كلام الله سبحانه وتعالى، وأنَّه نزل على محمد عليهما السلام بسفارة جبريل عليه السلام، والأحاديث كثيرة في تأكيد هذا المعنى وفي طريقة تلقى محمد عليهما السلام للقرآن وكيفيته، كلام كثير للعلماء لا يتسع المقام لذكره هنا تفصيلاً؛ ولكننا نكتفى هنا بتقديم بعض الأمثلة.

---

(١) القاضي عبد الجبار، تنزيه القرآن عن المطاعن ص. ٩.

قال الطبي "عل نزول القرآن على النبي ﷺ، أن يتلقفه الملك من الله تعالى تلقفاً روحانياً أو يحفظه من اللوح المحفوظ، فينزل به إلى الرسول ويلقيه إليه"<sup>(١)</sup>.

وقال البيهقي في معنى قوله: «إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةَ الْقَدْرِ» أى "إنا أسمناه الملك وأفهمناه إياه وأنزلناه بما سمع"؛ وكان حبريل الملائكة يأتي إلى الرسول ﷺ بالقرآن أحياناً، في مثل صلصلة الجرس لتحقق أحنته، ليكون أدعى إلى تهئته بما يلقى إليه؛ أو أن ينفع الملك في روعه؛ أو أن يأتيه ملك الروح، في صورة الرجل فيكلمه في اليقظة أو في المنام، فيعي عنه الرسول ما قال؛ أو أن يكلمه الله في اليقظة من وراء حجاب، أو بالكيفية التي يعلمها الله تعالى.

وبهذا يتبين أنه لا تعارض ولا اختلاف بين الآيات التي تتحدث عن الطريقة التي يوحى بها الله إلى الأنبياء ويكلمهم من خلالها، وبين الآية التي تُنزَّهُ الله تعالى عن المخاطبة بكيفية أو تحييز<sup>(٢)</sup>. وعرفنا من أنواع التنزيل ومقامات الوحي أن الله يُلْقِي إلى الملائكة بالكلام؛ ثم يلقيه الملائكة إلى الرسول ﷺ. وقد يكلم الله الأنبياء من وراء حجاب، أو عن طريق التفت في الروع، أو الفؤاد؛ وهذا يتبع ضعف رأى الكاتب، وتفاوت ما توصل إليه من نتائج؛ بل لقد أثبتنا بالبراهين القاطعة، عكس ما قال إن الملائكة شهدت الوحي وأن حبريل بلغه عن الله منذ نزل، بنص قوله تعالى: «أَقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ»<sup>٤</sup>؛ وفي القرآن شواهد كثيرة على ذلك منها، على سبيل المثال لا الحصر، قوله تعالى: «تَنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ»<sup>٥</sup> (القدر: ٤)، وقوله تعالى: «الله يَضْطَفِنِ مِنَ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ»<sup>٦</sup> (الحج: ٧٥)، فالملايكه رسلاً إلى أنبياء الله وأنبياء الله رسول إلى الناس.

(١) السيوطي: الإتقان ج ١ ص ١٦٦.

(٢) سيرة ابن هشام ج ١ ص ٢٢٠-٢٢١، والإتقان ج ١ ص ١٢٩ - ١٣٠، والبخاري- خلق أفعال العباد بعقائد السلف- ص ١٨٧.



## الفصل الثاني القرآن

ودعوى الانتهال من كتب اليهود والنصارى

قضية أخرى خطيرة يفجرها الكاتب؛ وهي دعوى أن محمداً اتحل من كتب الأولين. وهذه دعوى قديمة قد أرجف بها المستشرقون وأوجفوا عليها بخيلهم ورجلهم<sup>(١)</sup>؛ ولكن الجديد إلى حد ما، في كلام الكاتب، أنه يحاول انتزاع أدلة من القرآن نفسه، يؤيد بها زعمه بأن محمداً قد زَوَّرَ القرآن ولفقهه من مصادر يهودية، ونصرانية، وعربية جاهلية وغير ذلك؛ لهذا السبب فإنه يفسر الآيات القرآنية تفسيراً غريباً وعجيناً ومريناً في الوقت نفسه. وما يدل على سوء قصده، تلك العبارة الافتتاحية التي قدم بها لهذا الموضوع (The Kur'an also speaks of Muhammad's human informants) وترجمتها "إن القرآن أيضاً يتكلم عن معلمي محمد أو ملقييه من البشر"، هكذا بهذه الصورة التقريرية الخادعة. وكأن هذا الأمر، من الحقائق المسلمة، يعني أن القرآن كله أو بعضه من تعليم بشر. ينطلق الكاتب من هذه الجملة التمهيدية التمويهية ليقول إن القرآن يتكلم عن الذين لقنو محمداً القرآن من البشر أولاً، في قرائن تتضمن اهتمامات وجهت لمحمد من قبل حصومه، كما في قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا إِفْلُكْ أَفْرَنْهُ وَأَعْانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ أَخْرُونَ فَقَدْ جَاءُوْ ظُلْمًا وَزُورًا ۚ وَقَالُوا أَسْطِيرُ الْأَوَّلِينَ أَكَتَّبَهَا فَهَى تُمَلَّى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصْبَلًا﴾ (الفرقان: ٤ : ٥)، يعلق الكاتب على هذه الآية بما يشير العجب، ولما لم يرد البينة ببال أحد، قائلاً: "لم يذكر القرآن أن قوماً آخرين قد أغاروا محمداً على كتابة

<sup>11)</sup> Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law; Oxford 1964, 10 ff (1).

ولننظر ما يقوله شاخت في الباب الثالث، وهو بعنوان "محمد والقرآن": "إن محمدا قد ظهر في مكة كمصلح ديني، وأنه احتاج بشدة على كفار مكة من أهل مكة؛ واعتبروه كمحجور كاهن، أو عراف آخر، وأنه بسبب قوة شخصيته قد دعى إلى المدينة في عام ٦٢٢م، كحاكم في نزاع قبلي بين أهل المدينة. وأنه كالتالي قد أصبح قائداً ومشرعاً بحكم مجتمعه جديداً على أساس ديني. وأن محمدا قد اقتبس من اليهود في المدينة كثيراً من الأحكام. إن روایات جمع القرآن ملقة لفقها الفقهاء، وأصول الفقه وكذلك التشريعات الإسلامية متصلة من القانون الروماني، والقانون البيزنطي، وقوانين الكنيسات الشرقية، ومن التعاليم التلمودية، وأقوال الأنجمار، ومن القانون الأساطين. كل هذه القوانين والتعاليم والقواعد اشتكت. منها القانون الدين، للإسلام." (Schacht. An Introduction to Islam.. P.. 20-21. 34ff)

القرآن، وأن القرآن من أساطير الأولين طلب محمد كتابتها أو استنساخها، فكانت تُملأ عليه أول النهار وآخره؟ انظر كيف أخذ ويلش قول الخصوم، وهم كفار قريش، على أنه تقرير من الله الذي أنزل القرآن، تقرير صريح واعتراف واضح منه تعالى بأن محمداً قد استعان بالبشر في كتابة القرآن؛ ولسنا ندرى متى كان ذلك، ولا من هو يا ثرى الذى فعل ذلك؟

تجاهل الكاتب متعبداً أو غير معتمد، قول الله تعالى في أول السورة: ﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلنَّاسِ نَذِيرًا﴾، و"الفرقان" من أسماء "القرآن"، و"نَزَّلَ" يعني "أنزل منحماً، وعلى التراخي" و"العبد" هو "محمد ﷺ"، نبي الله الذي حقق صفة العبودية الكاملة لله تعالى، فاستحق أن يكون كاملاً معصوماً، يوحى إليه هذا القرآن الكامل في إعجازه. كذلك تجاهل ويلش قول الله بعده: ﴿قُلْ أَنْزَلَهُ اللَّهُ يَعْلَمُ الْبَيِّنَاتِ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾ (الفرقان: ٦)، حيث أثبت أنه تعالى هو منزل القرآن الكريم على عبده محمد ﷺ لا غيره، وقد جهل الكاتب أيضاً أن الكفار وصفوا القرآن بالتنزيل كذلك في السورة نفسها: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نَزَّلَ عَلَيْهِ الْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لَنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادُكُمْ وَرَئُسَتُهُ تَرْتِيلًا﴾ (الفرقان: ٣٢)، فهذا اعتراض ضمni من بهم بأن القرآن منزل وأنهم سألوا فقط على سبيل التعنيت، لماذا لم ينزل القرآن جملة واحدة، كما نزلت الكتب قبله جملة واحدة، كالتوراة والإنجيل والزبور وغيرها من الكتب الإلهية، كما كانوا يسمعون من أهل الكتاب؛ فَرَبُّ الله عليهم بأنه أنزله مفرقاً، في ثلاثة وعشرين سنة، بحسب الواقع، والحوادث، ومتطلبات الدعوة، والدولة الإسلامية؛ وليثبت به قلب النبي ﷺ، وقلوب المؤمنين؛ وليثبت به أن كان الدولة، ويحدد به معالم الأمة الإسلامية. وقد جمع الله تعالى للقرآن الصفتين معاً. ففي المأعلى أنزله جملة واحدة من اللوح المحفوظ، إلى بيت العزة في السماء الدنيا؛ ثم أنزله بعد ذلك إلى الأرض منحماً<sup>(١)</sup>؛ فتم بذلك للقرآن شرف النزول جملة واحدة؛ ثم النزول مفرقاً على قلب رسول الله ﷺ؛ وليس يقل عن ذلك أهمية أن نذكر أن حياة

(١) ابن كثير (٦٣٢/٢).

اليهود، وكذلك النصارى كانت قلقة مضطربة، وكانوا مطاردين، ولم يتأت لهم استقرار، ولم تنشأ لهم دولة؛ بل لقد كانوا يعيشون مستعمررين محاصرين، فلم يكن من المناسب أن تنزل عليهم الكتب منجمة، بخلاف القرآن، وبخلاف الأمة الإسلامية التي تم لها الاستقرار ونشأت لها دولة.

ونعود إلى ما زعمه ويلش فنتساءل كذلك كيف كان يكتب محمد ما يُملئ عليه، والتاريخ والقرآن والسنة كلها تسجل أنه كان أمياً لا يعرف القراءة ولا الكتابة؛ ولم تكن هناك في مكة مدرسة، ولا جامعة، ولا حلقة، ولا إرسالية يتعلم فيها محمد؛ ولو وُجد شيء من ذلك في مكة لزاحمه عليه أولاد الأغنياء والوجهاء من أهل مكة، الذين كانوا يسيطرون على كل شيء فيها؛ فقد صحت لهم المنافسة في قرض الشعر، والتباري في ارتحال الخطيب، وعلى الزعامة، والرئاسة، وغير ذلك مما كان يعندهم ويشغل بالهم؛ ثم إنه إذا كان هناك في مكة من يعلم الناس تعليماً خاصاً يؤجر عليه، لعَزْ ذلك على محمد ليُتمه وفقره. لم ترفضه مرضعات البوادي لهذا السبب؟ وهل كان في إمكان محمد أن يستقلّ وحده بالمعلمين والمدرسين والقصاصين وأهل السير، دون أثراء مكة، ووجهاء قريش؟ كلاً والله ما هذا برأي؟ وهل كانت هذه الأساطير، التي يدعون عليه أنه اكتبهها، في متناول يده وحده دون سائر الناس؟ وهل كانت تلك الأساطير مكتوبة أو محفوظة يرددوها الناس كما كانوا يرددون التراث الشعبي مثلاً؟ وهل عدمت - يا ثرى - تلك الأساطير المزعومة من يهتم بنقلها وانتحالمها والتباهی بها في القوم؟ ولماذا لَعْمَرُ الحق، لم تكن هذه الأساطير تُلقى رواجاً بين العرب وتروى كالشعر والخطيب في سوق عكاظ؟!! ولماذا لم يُدوّنها العرب كما دونوا المعلقات؟ لقد تناقض الكفار - الذين زوّروا تلك التهمة ضد محمد - ذلك محمد في قوله، وفي أوصافهم للقرآن و Mohammad؛ فهم تارةً يصفونه بالكذاب؛ وهو أمينهم وأصدقهم؛ وتارةً يتهمونه بالجنون وهو أكثرهم عقلاً، وبالسحر وهو أبعدهم عنه، وبالشاعرية، والكهانة؛ وأحياناً أخرى يتعنتون معه يطلبون منه المستحيل، ولا يقبلون منه الممكن؛ وإن من عَرَف حالم وحَبَر دعاواهم، أيقن أئمّهم لم يكونوا يبحثون عن الحق المجرد، ولا يطلبون الصواب؛ وإنما قصدوا بفعلهم هذا إلى التعتن وعمدوا إلى التشهير؛ هذا مع أن للعرب أوصافاً أطلقوها على القرآن تعتبر دُرّاً في ديوان

خطبهم وأقوالهم؛ ثم إن بلغاءهم، بخلاف المستشرقين، قد اعتنقوا الإسلام فيما بعد، وآمنوا بالقرآن، وخضعوا لبلاغته، وتباروا في محاكات أسلوبه وصياغته حتى أشربته قلوبهم، وتدارسته عقولهم، واتسمت به حياؤهم، وابعثت منه علومهم ومعارفهم وقيمهم وحضارتهم.

يعرض الكاتب بعد ذلك لقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ تَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِسَانٌ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمٌ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينٌ﴾ (النحل: ١٠٣).

تعليق الكاتب على هذه الآية هو كتعليقه على الآية السابقة في البطلان؛ إذ أنه يزعم أن القرآن لم ينكر هذا الواقع، بل إنه يضيف إلى ذلك أن القرآن يصر فقط على أن ألفاظه (أى القرآن) وعباراته لم تأت من معلم بشر، معنى أن المعانى كانت قد أُفقيت، أو اقترحت لخده؛ وهو الذي صاغها وصبها في قوالبها اللغوية. وكما هو واضح، يعتمد الكاتب في تفسيره لهذا الغريب، على كلمة "السان" التي هي معنى اللغة. هذا مع أن القرآن ينفي نفياً قطعياً، إمكان التفاهم بين محمد العربي الذي لا يعرف غير لغة العرب، وبين الشخص الذي يدعون أنه كان يعلمه، وذلك لاختلاف اللغتين، ولillet شعرى كيف يستطيع الأعجمي، المغموز به، أن يصل إلى هذه الأفكار والمعانى الجمة والتامة والمتضاعفة في الحسن والرواء، والتي تصل إلى درجة الشمول والإحاطة بكل أنواع العلوم، وكيف مثل هذا الرجل الأعجمي الغمر أن يظل مغموراً ويعيش مدحوراً ومطحوناً، ولديه كل هذه العلوم المعجزة والمعارف المتنوعة؟ وكيف يجوز أن يوجد شخص، بكل هذه الأفكار والمعانى والأبنية، لشخص لا يعرفه ولا يتتفع به؟

إننا لكي نحصل على علم كعلم القرآن أو قريب منه، نحتاج إلى عقول علماء أهل الدنيا معاً إنهم وجنهم، وليس إلى شخص واحد أعجمي اللسان، غلف البيان، لم يسجل له التاريخ أى شأن، ولا نعرف متى ولد، ولا كيف عاش، ولا متى مات؛ بل إننا لا نعرف له اسمـاً على وجه التحقيقـ ولا مهنةـ على وجه التدقـيقـ فقد قال البعض إن اسمه "يعيش"، وآخرون قالوا بل هو "جبر"، وفريق ثالث قال إن اسمه كان "بلعام"؛ وقال البعض إنه كان حداداً أو بياعاً وهكذا دواليك؛ ثم إن الآية واضحة في رد دعوى المشركين قديماً، والمستشرقين حديثاً، في أنه لم تكن هناك لغة مشتركة يتفاهم من خلالها

محمد مع هذا الحداد المعمور؛ قال الذين ادعوا أن محمداً كان يزوره نعم قد يكون صحيحاً وأن النبي ﷺ زار شخصاً ذا مهنة، وهذا من ضرورات العيش وقضاء المصالح بين الناس؛ ولكن هل قابل محمدٌ هذا الرجل وحده دون سائر أصحاب المهن الأخرى، ودون المخاويع، والضعف الذين كان النبي ﷺ يجبر خواطركم، ويمسح آثار الذل عنهم؟ وهل هناك أدلة على علم هذا الرجل وثقافته، حتى تنسع حوله هذه الأسطورة العجيبة؟ يقول الإمام أبو سعيد الدرامي (٢٨٠هـ) في كتابه "الرد على الجهمية": (... فنشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله اصطفاه لوحيه، واتتجبه لرسالته، وانتخاره من خلقه لخلقها، فأنزل عليه كلامه المبين وكتابه العزيز الذي: ﴿لَا يَأْتِيهِ الْبَطْلُونُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنَزِّلُهُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ﴾ (فصلت: ٤٢)، ﴿قُرْءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عَوْجٍ﴾ (الزمر: ٢٨)، ﴿يَهُدِي لِلّئَاقِ هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا﴾ (الإسراء: ٩)، فيه بما الأولين، وغير الآخرين، لا تنقضى عبره، ولا تفني عجائبه، غير مخلوق، ولا منسوب إلى مخلوق ﴿تَنَزَّلُ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ﴾ على قلبك لي تكون من آل المُنْذِرِينَ ﴿الشعراء: ١٩٣ - ١٩٤﴾ (١٩٤٠هـ)، ﴿وَإِنَّكَ لَتَلَقَّى الْفُرَّادَاتَ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلَيْهِ﴾ (النمل: ١٦) من قال به صدق، ومن تمسك به هُدِي إلى صراط مستقيم؛ ثم قال لنبيه ﴿وَقُرْءَانًا فَرَقْتَهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَتَرَنَّهُ تَنَزِّلًا﴾ (الإسراء: ١٠٦)، فقرأه كما أمر، ودعا إليه سرًا وجهراً؛ فلما سمع المشركون آيات مبينات قالوا ساحرٌ وكاهنٌ وشاعرٌ ومعلمٌ مجنونٌ ﴿وَأَنْطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنْ أَمْشُوا وَأَصْبِرُوا عَلَى إِلَهِتَكُمْ إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ يُرَادُ مَا سَعَيْنَا بِهَذَا فِي الْمِلَأَ الْآخِرَةِ إِنَّ هَذَا إِلَّا أَخْتِلَقُ﴾ (ص: ٦ - ٧)، وقالوا: ﴿إِنَّ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ﴾ (المدثر: ٢٥)، وقالوا: ﴿لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَذَا إِنْ هَذَا إِلَّا أَسْطِرِيُّ الْأَوَّلِينَ﴾ (الأناضال: ٣١) وقالوا: ﴿إِنَّ هَذَا إِلَّا إِفْكٌ أَفْتَرَهُ وَأَعْنَاهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ إِعْرُوْبُونَ﴾ (الفرقان: ٤)، وقالوا كذلك: ﴿أَسْطِرِيُّ الْأَوَّلِينَ أَكْتَبَهَا فَهُنَّ تُمَلَّ عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصْبِلَ﴾ (الفرقان: ٥)، ﴿إِنَّمَا يُعْلَمُهُ بَشَرٌ﴾ (النحل: ١٠٣) مخلوق بكلام مختلف. فكذب الله ﷺ على قولهم، وأبطل الله دعواهم، فقال تعالى: ﴿فَقَدْ جَاءُ وَظِلْمًا وَرُورًا﴾ (الفرقان: ٤)، وقال تعالى: ﴿قُلْ أَنْزَلَهُ اللَّهُ الَّذِي يَعْلَمُ الْيَتَمَ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّمَا كَانَ

غُفْرَانًا رَّحِيمًا ﴿٦﴾ (الفرقان: ٦)، ﴿قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقَدْسِ مِنْ رَبِّكَ يَا لَهُقِّي لِيَتَّبِعَ الَّذِينَ  
أَمْنَوْا وَهُدَىٰ وَشَرَّىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴿١٠٢﴾ (النحل: ١٠٢)، وقال: ﴿لِسَانُ الَّذِي  
يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينٌ ﴿١٠٣﴾ (النحل: ١٠٣)؛ ثم بالغ في  
الدعوى فقال: ﴿قُلْ إِنِّي أَجْتَمَعْتُ إِلَيْهِ أَنَّ الْإِنْسَانَ وَالْجِنَّةَ عَلَىٰ أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ  
بِمِثْلِهِ، وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِيَعْصِمُ ظَهِيرًا ﴿٨٨﴾ (الإسراء: ٨٨). ثم ندّهم جميعاً إلى أن يأتوا  
بمثله تخرصاً وتعلماً<sup>(١)</sup> من الخطباء والشعراء وغيرهم، إن كانوا صادقين، فقال تبارك  
وتعالى: ﴿قُلْ فَأَتُوا بِعَتْرَ سُورَ مِثْلِهِ مُفْتَرِيَتِ وَأَدْعُوا مِنْ أَسْتَطَعُتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿٩﴾  
(هود: ٩)، واثروا بسورة مثله: ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ  
مِثْلِهِ، وَأَدْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿١٣﴾ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَأَتَقُوا  
النَّارَ الَّتِي وَقُوْدُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴿١٤﴾ (البقرة: ٢٣ - ٢٤)، فلم يقدر  
الجن والإنس، عرها وعجمها من عبده الأوّل، وعلماء أهل الكتابين، أن يأتوا بسورة ولا  
بعض سورة؛ ولو علموا أنهم قادرون عليها لدعوا شهداءهم إلى ذلك، وبدلوا فيها  
الرّغائب والأموال وغيرها لخطبائهم وشعائرهم وأحجارهم وأساقفهم وكهنتهم وسحرهم،  
أن يأتوا بسورة مثلها تصديقاً لما ادعوا من الزور تكذيباً بـ "محمد" ﷺ، وأن يأتى المخلوق  
بمثل كلام الخالق، وكيف يقدر عليه، وقد قال الله تعالى: "وَلَنْ تَفْعَلُوا" فلن تفعلوا إلى يوم  
القيمة؟ فكما أنه ﴿لَيْسَ كَمِيلٌ، شَيْءٌ ﴾ (الشورى: ١١)، فليس ككلامه كلام<sup>(٢)</sup>.

وقد فهم كثير من علماء الغرب ما للقرآن من عظمة وتفرد في اللغات الإنسانية،  
على سبيل المثال فقد نقل سنكس عن مسيبوبارتلي سنتيكير قوله: "إن القرآن قد أبقى  
أجمل أثر لللغة التي أنزل بها، ولم أرأ ما يشبه ذلك في جميع أدوار التاريخ الدينى للعالم  
الإنسانى، وهذا الأمر يفسر التأثير العظيم الذى أحدثه هذا الكتاب على العرب الذين  
اعتقدوا أنّ محمداً في معارفه الساذجة (البساطة) لا يستطيع أن يؤلف بنفسه هذا الكتاب،  
وأنه لا بد أن يكون قد أملأه عليه جبريل من عند الله".

(١) (عرض وترخيص أي كذب ورجل خرافق أي كتاب، تحرض فلان على الباطل أي افتعله، ويجزئ أن يكون الخراصون هم الذين  
إنما يطعنون الشيء ولا يحقونه فيعملون بما لا يعلمون. وأصل الخرس النظري فيما لا يستيقنه. (لسان العرب - ج ٧ ص ٢١).

(٢) أحمد بن حنبل وابن قتيبة وعثمان الدارمي - عقائد السلف - ص ٢٥٦ - ٢٥٧.

إن كتب اليهود والنصارى وما هو موجود من كتب الأديان الأخرى لم تحدث من التأثير ما أحدثه القرآن ولم ولن تجذب إلى نفسها من الخلق ما جذبه القرآن إلى لغته من شئ أحساس الأرض. إن قيم القرآن الأخلاقية والجمالية، والعلمية فائقة الحسن والتأثير، وتأثير القرآن على النفس البشرية باقٍ وتأمِّلْ أبداً.

يستمر المستشرق ويلش في عرض موضوعه، فيقول: "إن هناك آيات مدنية متعددة تعطى الانطباع بأنّ محمداً كان يحاول بحثه ودأب أن يحصل على معلومات من كتب اليهود المقدسة، مستشهاداً على ذلك بما جاء في آية: **هُوَ الَّذِي أَعْلَمُ بِكُلِّ كِتَابٍ** قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا **يُبَيِّنُ لَكُمْ كَيْفًا مِمَّا كُنْتُمْ تَخْفَوْنَ** مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْقُلُونَ كَيْفِيَّةً" (المائدة: ١٥)، فهم ويلش من الفعل "تحفون" أن اليهود كانوا لم يمكنوا محمداً من كتبهم؛ ولقد فاته أن يفهم أن الآية لا تلوم اليهود، لأنهم أخفقوا كتابهم عن محمد، ومنعوه أن ينقل منه؛ بل إن الآية تتحدث على طريقة الخطاب القرآني وتبيّن أن اليهود بدّلوا وحرّفوا كتبهم، وأخفقوا منها وأظهروا، وأولوا نصوصها على وفق أهوائهم ونوازعهم الطائفية والعنصرية؛ والآية تشير تحديداً إلى إخفائهم لآية الرجم، بالتحديد، كما جاء في الحديث الذي أخرجه ابن حرير وغيره؛ وفي الآية أن محمداً **بَيَّنَ** بين لهم في القرآن أشياء كثيرة مما كانوا يتعمدون إخفاءها؛ ولم يرد أن محمداً سأله اليهود أن يطلعوه على كتبهم أبنتها؛ كيف وهو أمني لا يقرأ ولا يكتب؟ أضف إلى ذلك أن كتابهم كان بالعبرية، ولم يترجم منها شيء بعد إلى العربية كما هو معلوم لعلماء الأديان؛ وكيف يقرأ محمد كتب النصارى ليفيد منها في كتابة القرآن، وهو الذي أنكر أصول النصرانية، كالثلثية، والصلب، وعقيدة الفداء والكافرة؟، وكيف يقرأ محمد كتب اليهود وهو يُحاجّهم ويكشف أمرَهم تارةً بالوحى، وأخرى بسته واجتهاده **بَيَّنَ**. إن الله هو الذي طلب من اليهود على لسان محمد أن يأتوا بالتوراة إذا أمكنهم، وهذا من باب الإلزام والإفحام للخصم، حتى يُكذب الله دعواهم في مسألة مخصوصة، تنازعوا فيها، وهي تحريم إسرائيل، وهو نبى الله يعقوب عليه السلام، أكل العرق، على نفسه، أو أكل ولد ما له عرق، وذلك لـ**نذر** كان نذره، إن شفاه الله من عرق النساء، الذى كان يزعجه ويقلقه ويؤرقه فلا ينام؛ فحرم اليهود ذلك على أنفسهم إتباعاً له، لا لنص ملزم في التوراة؟، والآية التي عليها مدار الحديث هي: **كُلُّ الْطَّعَامِ كَانَ حَلَالًّا لَّيْقَ إِسْرَائِيلَ إِلَّا مَا حَرَمَ إِسْرَائِيلُ عَلَى نَفْسِيهِ** من قبل أن تُنزلَ التَّوْرِيْتَةُ قُلْ فَأَتُوا

بِالْوَرْلَةِ فَأَتَلُوهَا إِنْ كُنْتُمْ صَدِيقِينَ ﴿٩٣﴾ (آل عمران: ٩٣). أما عن قوله تعالى: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرَهُ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّنْ شَيْءٍ قُلْ مَنْ مِنْ أَنْزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدًى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسًا تُبَدِّلُوهَا وَتُخْفِونَ كَثِيرًا وَعْلَمْتُمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلَا أَبَاوُكُمْ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرُوهُمْ فِي خَوْضِمِ يَلْعَبُونَ ﴿٢١﴾ وَهَذَا كَتَبَ أَنْزَلَنَا مُبَارِكٌ مُصَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتُنْذِرُ أَمَّا الْقُرْآنِ وَمَنْ حَوْلَهَا وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يَحْفَظُونَ ﴿٢٢﴾ (الأنعام: ٩١-٩٢)، فمعنى الكلام في هذا الموضع من القرآن أنهم استنكروا أن الله أنزل وحيًا، والمستنكرون هم اليهود؛ فأخبر الله تعالى أن هذا يتنافى مع صفتته، وعظمته؛ وأخبرهم في صورة سؤال أن الذي أنزل على موسى الكتاب هو نفسه الذي أنزل على محمد القرآن؛ وأنكم إذا نفيتم نسبة القرآن إلى الله، وجب ضرورة أن تنفوا نسبة التوراة إليه تعالى؛ وهذا إلزام قرآن لهم. وأخبر القرآن كذلك أنهم يقطعون التوراة قرطيس، أي أجزاء، وسجلات ينسخونها من الكتاب الذي كان بأيديهم، ويحرّفون المقول ليوافق هواهم، وأحياناً يُفْعُون الكلام، ويحرّفون المعان حسب ما يروون، ثم يَدْعُون بعد ذلك أن هذا من عند الله<sup>(١)</sup>؛ والكلام هنا عن فعل اليهود مع نبي الله موسى، ومع التوراة التي جاء بها، وليس مع محمد ﷺ، ولا مع القرآن؛ كما أنه لا يُفهم من كلمة “تبَدوُهَا”， التي تعلق بها الكاتب وضرب المواه بمحاجاته، أنهم أبدوا التوراة لمحمد ينقل منها ما شاء، بل إنهم كانوا يبذونها لأتباعهم هم أو للعامة منهم ونحو ذلك.

استشهد الكاتب على المسألة نفسها أيضاً بقول الله تعالى: ﴿فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْبُرُونَ الْكِتَابَ يَأْتِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدَ اللَّهِ لَيَسْتَرُوا بِهِ ثُمَّاً قَلِيلًاٰ فَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَّا كَتَبْتَ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَّا يَكْسِبُونَ ﴿٧٩﴾ (البقرة: ٧٩)، هذه الآية تصب الويل على أحبار اليهود، لتلعبهم بكلام الله تعالى، واتخاذهم بالدين، فقد كان منهم فريق يتكسب باللوحي، يكتب كتاباً بيده، ثم يبيعها لبعض العرب أو غيرهم، على أنها كلام الله؛ وهي في الحقيقة كلامه هو، وذلك لأن التوراة كانت نسخة واحدة موضوعة تحت يد الكاهن الأكبر، لا تخرج للعامة أبداً؛ ولا يمكن أحداً سواه من قراءتها؛ فكان الأحبار يكتبون قليلاً

(١) انظر: ابن كثير . مختصر تفسير . جـ ١ ص ٣٠٠ ، ٤٩٨ ، ٨٩٨ .

من كلام الله الذي تعلقه، مع شيءٍ كثير<sup>(١)</sup> من كلامهم الذي زوروه، زاعمين أن الكل هو كلامه عز وجل، فكذبُهم الله. وربما كان هذا العمل في حد ذاته سبيلاً من أسباب تحريف التوراة وتحريف كتب الأنبياء اليهود أيضاً، والبعد عنها عن النص المترَّد من عند الله تعالى. ولستنا نستبعد أن مثل هذه النصوص، التي اخْتَلَطَ فيها كلام الله بغرة، من كلام البشر؛ قد بقيت كلها أو بعضها، واستعملت فيما بعد، في تجميع مادة كتب العهد القديم، التي هي بأيدي اليهود اليوم. وهذه الأعمال الخفية، لم تكن لظهور بسهولة، لو لا نزول القرآن الذي كشف عنها. وما ينبغي التنبيء به أن الدراسات التقديمة الحديثة تؤيد صدق كلام الله تعالى، بالنسبة لتحريف كتب اليهود والنصارى؛ إذ أثبتت بالأدلة النصية، والبراهين العقلية، وبالقرائن التاريخية أن أيادٍ كثيرة، وليسَ يدٌ واحدة، قد عملت في كتب العهد القديم؛ وأن هذه الكتب تحتوى على كتابات وإشارات إلى تواريَخ متقدمة ومتباينة جداً فيما بينها، كلها تؤكِّد على أن أكثر من يدٍ قد تناولتها وتعاونت على كتابتها؛ وبالأدلة العلمية تأكِّد أن هذه الكتب كانت قد وضعت في تواريَخ مختلفة، وفي أماكن متفرقة.

يشير الكاتب بعد ذلك إلى الآيات (البقرة: ٧٧، ١٤٠، ١٧٤<sup>(٢)</sup>؛ آل عمران: ٧١<sup>(٣)</sup>، والمائدة: ١٥<sup>(٤)</sup>)؛ ثم يرَعِم أنه بقراءة هذه الآيات، يكون من السهل علينا أن نفهم أن محمداً قد تلقى قصصاً ومعلومات أخرى من مصادر متعددة، من بينها كتب اليهود والنصارى؛ وأن محمداً قد أعاد تشكيل هذه المعلومات، وصياغتها، وأدججها في القرآن أثناء عملية الإلهام (القرآن عند الكاتب أصبح إلهاماً وليس وحياً)؛ يقول إن هذه النظرة تُعدُّ اليوم عند المسلمين غير أصولية، أو سلفية، ولكنها، على أي حال، ليست

(١) انظر: "ابن حزم الأندلسي ونقده للتوراة وكتب اليهود الأخرى" (رسالة دكتوراه بالإنجليزية للدكتورة نورشيف عبد الرحيم رفت - إكستر - إنجلترا ١٩٨٨).

(٢) ﴿أُولًا يَتَلَمَّوْنَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَبْرُوْسُونَ وَمَا يَعْلَمُونَ﴾.

(٣) ﴿فَمَنْ تَقْرُئُونَ إِنْ إِنْ هُمْ فَإِنْ شَمِيعُوكَ وَإِنْ سَمِيعُوكَ وَإِنْ يَعْقُوبُوكَ وَإِنْ اسْتَبَاطُوكَ كَانُوكُوا هُوْدًا أَوْ نَصَارَىٰ قُلْ إِنَّمَا أَعْلَمُ أَمْرَ اللَّهِ وَمِنْ أَطْلَمُ مِنْ يَكْنَهُ شَهَدَةً عَيْدَهُ مِنْ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ يَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾.

(٤) ﴿إِنَّ الْبَيْتَ يَكْنَمُونَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَابِ وَيَكْنَمُونَ كَيْفِيَّةً أَوْ لِيَكْنَمُوا اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَلَا يُرِكِّبُهُمْ وَلَهُمْ عَذَابُ الْيَمِنِ﴾.

(٥) ﴿يَنَاهَلُ الْكِتَابَ لِمَ تَلَمِسُوكَ الْحَقَّ بِالْبَطْلِ وَيَكْنَمُونَ الْحَقَّ وَأَشْتَدُّ عَلَمُونَ﴾.

(٦) ﴿يَنَاهَلُ الْكِتَابَ قَدْ جَاءَكُمْ رَبُّكُمْ رَبُّ الْعَالَمِينَ لَكُمْ كَثِيرٌ مَا كَنْتُمْ تَخْتَرُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَقْعُدُونَ عَنْ كَثِيرٍ قَدْ جَاءَكُمْ مِنْ اللَّهِ نُورٌ وَكَيْفَتُ مُبِيتٌ﴾.

متعارضة مع بعض المسائل التي توجد في مجموعة الأحاديث، والمصادر الإسلامية الأخرى. وهذه الأصول المشتركة بين القرآن، وكتب اليهود والنصارى، قد حتمت طرح السؤال بين الباحثين عن طبيعة الصلة بين القرآن وهذه الكتب؛ واضح أن الكاتب يسير في خط متعرج، وكثير التنوء والمسارب. فزعمه بأن ما قيل حل أخذَ محمدٌ من كتب اليهود والنصارى بعد اليوم غير أصoli، يوحى بأنه كان أصoliًا، وموضع تسلیم من قبل، وهذا محض افتراض؛ فعقيدة المسلمين في القرآن هي هي، بالأمس، واليوم، وإلى قيام الساعة؛ ثم إن الأحاديث التي يحاول الكاتب أن يتبع منها أدلة تؤكد، من وجهة نظره، انتحال القرآن من كتب سابقة؛ ليس فيها أن الرسول ﷺ قد أخذَ أي شيء من القرآن من غير الله تعالى، حتى ولا من عند نفسه؛ فكلام رسول الله ﷺ غير كلام الله. ثم إن إشارة الكاتب إلى وجود موضوعات متشابهة بين القرآن وكتب اليهود والنصارى، أمر لا ينكره المسلمون، بل يعتقدونه ويعتمدونه ضمن الإطار العام لعقيدتهم في وحدة مصدر الأديان والرسالات الإلهية، ولا يرون في ذلك غضاضة، ولكنهم لا يرون في الوقت نفسه أن في تلك المشاهدات العلية أي دلالة على أن محمداً ﷺ انتحل أي شيء، أو تأثر بأي شيء من خارج الوحي. والذى ينبغي معرفته كذلك، أن هذه الأشياء المتشابهة بين كتب الله الثلاث لا تعدو أن تكون قصصاً وحكاية لتاريخ الدعوة والأنبياء من لدن آدم حتى خاتم المرسلين محمد ﷺ، أنزلها الله في القرآن محضة صافية غير مشوبة بما علقَ بها في كتب اليهود من تحريف وغالطات وطعن في شرف الأنبياء وعصمتهم.

إن موضوع الصلة بين القرآن وكتب اليهود والنصارى قد درس وُعُولج كثيراً من قبل المستشرقين وال المسلمين؛ وأهم كتابٍ تعرض لهذا الموضوع من قبل المستشرقين، هو كتاب "أبراهام جيجر" اليهودي الألماني، الذي اتسع خياله فصوّر النبي ﷺ، وكأنه لم يكن له عمل بتة إلا النقل من كتب اليهود، التوراة، وكتب الأنبياء، والتلمود، والمشنا، والجمارا، كما أشرنا إليه من قبل. وقد بَيَّنا، في دراسة لنا، تفاصيل كتاب جيجر وسطحيته، مع ترجمة لكتابه (هل أخذَ محمدٌ من كتب اليهود) إلى اللغة العربية، والتي نرجو أن ننشرها قريباً بإذن الله تعالى. ومن الكتب التي أفضحت في موضوع الانتحال المزعوم هذا، كتاب "ويلهلم رودلف"، (صلة القرآن باليهودية والنصرانية)، مترجم إلى العربية؛ وكتاب "هنرى دى كاسترى" (الإسلام سوانح وخواطر)، بترجمة فتحى زغلول باشا؛ حيث نقل عن

بعض النصارى قوله إن محمدا إنما كتب القرآن بإملاء سرجوس لأنه كان أمياً محراً من كل تربية<sup>(١)</sup> ويشير كاسترى إلى كتاب آخر في نقد القرآن، هو كتاب "القس مراشى" (الرد على القرآن)<sup>(٢)</sup>. أما كاسترى نفسه فيقول "إن القرآن يستوی على الأفكار، ويأخذ مجتمع القلوب، ولقد نزل على محمد دليلاً على صدق رسالته".

يذكر المستشرق ويلىش أن هناك آيات مكية، وأخرى مدینة أحدث نزولاً، تتحدث عن كتاب تدعوه كتاب الله، وتحدد هؤلاء الذين نزل عليهم هذا الكتاب، كالرسل (البقرة: ٢١٣)، وذرية إبراهيم عليهم السلام (العنكبوت: ٢٧)، وبني إسرائيل (غافر: ٥٣)، وموسى عليه السلام (البقرة: ٥٣، ٨٧؛ الأنعام: ١٥٤)، يحيى أو يوحنا عليه السلام (مريم: ١٢)، السيد المسيح عليه السلام (مريم: ٣٠)، وغيرها من الأمور المشتركة بين القرآن وكتب العهدين القديم والجديد؛ والقرآن يسمى اليهود والنصارى بأهل الكتاب، ويتحدث عنهم بأنهم الذين "أتوا الكتاب" (البقرة: ١٠١، ١٤٤، ١٤٥)، آل عمران: ١٩، ٢٠، ١٠٠؛ النساء: ٤٧، ١٣٣)؛ وذكرهم القرآن كذلك بعبارة: ﴿الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ﴾ (البقرة: ١٢١)، (الأنعام: ٢٠، ١١٤؛ الرعد: ٣٦)، ولا بد من التنبيه على أن هذه الكتب المذكورة قد نزلت على الأنبياء المعصومين، وإن جاءت بصيغة "آتيناهم" أو "أتوا" إشارة إلى أقوام بعض الأنبياء، أو ذرياتهم، مثل ذرية إبراهيم وبني إسرائيل ... .

ويرى الكاتب أن لفظ "الأمين" المذكور في القرآن ، والذى ناقشه كثيراً، إنما جاء ليشير إلى هؤلاء الذين لم يؤتوا كتاباً من قبل وهم العرب؛ وذلك في مقابل اليهود والنصارى، ومفرد "أمين" "أمي"، وقد أطلق اللفظ الأخير على محمد في سورة الأعراف: ١٥٧)، لهذا السبب نفسه، أى لكون محمد لم يعط كتاباً، وليس لكونه عاجزاً عن القراءة والكتابة".

عجب أمر المستشرق، وعجب تفسيره وتعريفه لكلمة "أمي" كإشارة إلى محمد ﷺ بخاصة. إن المستشرق ويلىش يزعم مع بعض الكتاب الغربيين الآخرين، بأن القرآن لا يحتوى على أية إشارة تفيد أن محمداً كان أمياً، معنى أنه كان عاجزاً عن القراءة والكتابة.

(١) الإسلام سوانح وخواطر ، مطبعة الشعب ١٣٢٩ هـ - ١٩١١ م، ص ١٣٦.

(٢) المصدر نفسه ص ٩٣.

ويتفق بل ووات على الرعم بأن محمدًا كان قارئاً كاتباً؛ شأنه في ذلك شأن تجارة مكة، الذين كانت نسبة عدد المتعلمين فيهم لا يأس بها، هذا مع أن محمدًا لم يكن تاجراً بالمعنى الدقيق للكلمة؛ ولم تكن التجارة لتملاً حياته عليه السلام؛ ولم يكن محمد معدوداً من كبار التجار؛ ولم يكن تجارة مكة يعدهونه واحداً منهم أبداً، حتى عندما استعملته السيدة خديجة في التجارة، ورافق غلامها "ميسرة" في قافلة إلى الشام ومارس المهنة بالفعل. ثم إن القراءة والكتابة لم تكن ضرورية في هذه الأيام بالنسبة للتجار، ولم تكن كذلك شرطاً لتأهيل التاجر، ولا ضرورة مفروضة على كل من أراد أن يغامر في أعمال التجارة؛ بل إنها ليست كذلك حتى في وقتنا الحاضر؛ إذ أن كثيراً من كبار التجار ومهنهم، لا يحسنون القراءة والكتابة. ولو أن محمدًا كان يكتب ويقرأ، لنقل إلينا التاريخ ذلك، ولما أخفاه أصحاب محمد عليه السلام؛ فالعلم شرفٌ ما بعده شرف، ومحمد عليه السلام نفسه، هو الذي ارتفع بالعلم إلى درجة العبادة، وإلى حدٍ جعل فيه العلم قاعدة الإيمان، وراعي العقيدة وحاميها، و Mohamed هو الذي حثَّ أتباعه على تعلم القراءة والكتابة وحثَّهم على تعليم أولائهم وبنائهم، وجعل العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة.

ونقول مرة أخرى إنه لو كان محمد عليه السلام قارئاً وكاتباً لذكر ذلك معاصروه، ولصار محمد عليه السلام في هذا الباب متميزاً؛ لندرة المتعلمين والقارئين والمحاسبين بين قومه؛ ثم إنه ليس من الضروري أن يكون محمد عليه السلام أمياً حتى تصح نبوته؛ وليس الأمة كذلك ضرورية في إثبات إعجاز القرآن، وفي التدليل على صدق رسالته عليه السلام، فجميع الأنبياء السابقين كانوا يقرأون ويكتبون؛ ناهيك بأن ما جاء في القرآن من علوم و المعارف، تتعدى قدرات أكبر العلماء وأبلغ البلاغة.

يقول بل ووات أيضاً: "إن المسلمين يعتقدون أن محمدًا كان أمياً لا يقرأ ولا يكتب، وأن هذا يعزز القول بإعجاز القرآن، وذلك لكونه قد جاء به أمي". ويزعم المستشرقون كذلك "لم تتفق كلمة علماء المسلمين الأوائل على أمية محمد؛ وكان مما اختلفوا حوله تطبيق كلمة "أمي" الواردة في سورة (الأعراف: ١٥٧ - ١٥٨)، على محمد عليه السلام؛ حيث قالوا إن كلمة "أمي" تعني غير قارئ وغير كاتب". وأشار بل ووات أيضاً إلى ما جاء في سورة (البقرة: ٧٨)، لتأكيد هذا المعنى ﴿وَوَهُمْ أُمِيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ﴾ آل الكتب إلآ أماني، ولكنهما يقدمان فهما آخر، خاصاً بهما، للآية؛ فيقولان إنها تفيد أن المشار

إليهم في الآية كانوا قارئين كتابين، ولم يكونوا أمنين، غير أئمَّةٍ كانوا يقرءون على نحو ما، مستدلين بـهذا على أنَّ مُحَمَّداً كان قارئاً كتاباً، على نحو ما أيضاً، ويتمسكون بما ورد في الرواية الضعيفة من أنَّ النبِيَّ ﷺ كتب بنفسه بعض الكلمات في وثيقة صلح الحديبية التي أُبرِّمت عام ٦٢٨ ميلادية، بينه وبين فرقة المُؤْمِنَاتِ الْمُكَافِعَاتِ، وبين وفد مكة الذي بعثوا به إلى.. والكتابان يدركان، بلا شك، ضعف هذه الرواية، ومعارضتها بروايات أخرى، أقوى وأثبت منها؛ ولكنهما يتوجهان ذلك لأنَّه لا يخدم غرضهما.

يضيف بل ووات إلى هذه الرواية الضعيفة ما ورد أنَّ النبِيَّ ﷺ كان قد كتب كتاباً، فيما يبدو، بنفسه؛ ثم طواه وسلمه لقائد سريته إلى نَخْلَةٍ، قبل غزوة بدر بشهرين، طالباً منه ألا يقرأه إلا بعد مسيرة يومين، بعيداً عن المدينة. ولستنا نرى في هذا دليلاً على أنَّ الرسول ﷺ هو الذي كان قد كتب الكتاب بيده؛ ولو حدث ذلك لنقل إلينا صريحاً ولتواءِر العلم به، ولاحتفظ الصحابة بهذا الكتاب. إنه من الأجدح أن يقال إنَّ الرسول ﷺ قد أمر بكتابه الرسالة في سرية تامة لأها تحمل معلومات تتصل بشئون الدولة العسكرية، وفضلَ النبِيَّ ﷺ لذلك أن يسلِّمها بنفسه لقائد حملته؛ في هذا الوقت كان الرسول ﷺ يجمع حوله لفيفاً من الكُتَّاب الذين يكتبون له.

ولمزيد التوضيح نذكر ما أورده السيوطي في ( الدر المنثور ) في تفسير ( آية الأعراف : ١٥٧ )، أن بعض السلف ومنهم الأعمش قالوا إنَّ النبِيَّ ﷺ لم يمت، إلا بعد أن عرف القراءة والكتابة، وهذا قول غريب، بل شاذ، إذ لم يكن رسول الله ﷺ يتعلم من بشر أَبْيَةَ، بل من الله تعالى، ويُظَهِّرُ أنَّ القائلين بهذا الكلام، وهو موقف عليهم، ولا يصلح أن يكون حجة أَبْيَةَ، رأوا أنَّ معرفة القراءة والكتابة من كمالات النبوة، التي ينبغي أن لا تفوت النبِيَّ ﷺ، وهو الكامل المقصوم<sup>(١)</sup>.

وهذا التوجيه غير مقبول وغير مقنع في الوقت نفسه؛ فإنَّ تعلم القراءة والكتابة ليس شرفاً في حد ذاته، وإنما لما يُؤَدِّيَان إليه من تحصيل العلوم والمعارف، وما يُمْكِنُان من نقلها إلى الغير، والنبي ﷺ قد أعطاه الله تعالى علوم الأولين والآخرين، وقد انتشر علمه وھدیه ﷺ في الآفاق؛ وأُوْجِدَ أممَا من العلماء في كل مجال من مجالات المعرفة الصالحة.

(١) حول الخلاف في موضوع أممية النبِيَّ ﷺ انظر : الزرقاني مناهل العرفان في علوم القرآن جـ ١ ص ٣٦٥.

لم يفت المستشرقين أن يُعيّدا قراءة روايات أحاديث بدء الوحي، ليتزرعا منها دليلاً على ثقافة محمد ﷺ، فرغمًا، من وجه آخر، أنه بمراعاة الاعتبار العام للروايات ودلائلها، وبناءً على القصص المتشابهة بين القرآن والكتاب المقدس، وانطلاقاً أيضاً من تفسير كلمة "أمّي" بمعنى عدم القدرة على القراءة والكتابة، يمكن أن يكون القول بأنّ محمداً لم يكن يقرأ ولا يكتب ولم يكن له اطلاع على كتب اليهود والنصارى صحيحاً، وهذا على عكس ما زعمه ويلش وجهمور المستشرقين، كما ذكرناه مراراً فيما سبق، لكن بل ووات، على الرغم من هذا، يعرضان رأياً آخر له أيضاً خطورته في المسألة التي بين أيدينا؛ إذ يزعمان "أنّ محمداً نعم كان أمّياً حقاً، ولكنه كان مثقفاً واسع الثقافة، بصيراً بأحوال العالم من حوله؛ وعلماء التربية يقررون أنه ربما يوجد شخص متعلم يعرف القراءة والكتابة، وهو غنى مأفوون، وآخر أمّي لا يعرف القراءة والكتابة، وهو على قدر عال من الثقافة، ويمتلك لديه ثروة هائلة من الآداب والمؤثرات الشعبية، بل إنّ الذي يقرأ ويكتب ربما يُضيّع على نفسه فرصة تحصيل مثل تلك الآثار العظيمة وذلك لأنّ شغله بتعلم هذه الأشياء البسيطة؛ وسواءً كان محمداً أمّياً أم متعلماً، فإنه كان، ولا شك، مثقفاً بثقافة عصره، وعلى المستوى الذي وصل إليه أهل مكة". يقول الكتابان، وكأنهما وفقاً على صيد ثمين، إن مثل هذه النقطة المهمة ينبغي أن تستعمل في الحجاج وال الحوار مع المسلمين<sup>(١)</sup>.

من هذا الكلام تتضح الأغراض التنصيرية من وراء الدراسات الاستشرافية بوجه عام، كما يتضح مقصد الكاتبين من محاولتيهما في الوصول إلى تلك النتيجة الخطأة وهي أنّ محمداً ﷺ كان قد وصل إلى المستوى العلمي والثقافي الذي يُمكّنه من كتابة القرآن؛ واعتبار القرآن انعكاساً لثقافة محمد وصدق تجاريبه، تلك الثقافة التي جمع محمد أطرافها، في زعمهم، من مظان شتى، ومن مواد متفرقة ومتنوعة، منها ما هو مأخوذ من كتب اليهود والنصارى التي انتقلت إليه الطريقة نفسها التي انتقلت بها الآداب والمؤثرات الشعبية نفسها بزعمهم. وبهذا يكون قد تأكّد من وجهة نظر المستشرقين أن الإسلام إنما هو خليط ومزيج ذكي لعناصر مختلفة ومتنوعة. والعجيب

(١) بل ووات ص ٣٧.

أئمٌ لم يفكروا لماذا كان محمد وحده هو القادر على حفظ التراث والتأثيرات الشعبية، ونظمها في سلك واحد، سماه "القرآن"؟ ونسائل أيضاً لماذا كان في مكة قرآن واحد، ومحمد واحد، ما دامت المسألة ترتكز على الجهد البشرية؟ إن هذا لأمر عجائب. إن القرآن ليس ثقافة ولا متأثرات شعبية ولا اقتباسات من كتب ولا انعكاسات لبيئة أو ثقافة معينة، وإنما هو كلام الله رب العالمين. ليس القرآن تجميعاً لمواد غريبة متناقضة غير منسجمة؛ ولكنه كلام الله الذي لا عوج فيه، ولا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه؛ ليس لأحد في القرآن آية ولا جزء آية.

وأما زعم المستشرقين بأن القرآن لا يتضمن كلمة "أمي" بمعنى انعدام القدرة على القراءة والكتابة فزعم متهافت وتحريف لأنفاظ اللغة عن معانيها، وتخصيص لمعان الألفاظ بلا مبرر، إذ أن المعنى الأول لكلمة "أمي" هو عجز الشخص عن القراءة والكتابة؛ هذا أمر بديهي، ومن القواعد الأصولية المقررة أنها ينبغي ألا نخرج على ظاهر معنى اللفظة أو العبارة إلى غيره، إلا لضرورة توجب ذلك، شريطة أن تكون هذه الضرورة مؤيدة بالدليل. وأمي بالمعنى الظاهر المشهور مذكور في القرآن بصورة واضحة. وأما قول اليهود «ليس علينا في الأميين سبيل» (آل عمران: ٧٥)، فيمكن أن تكون بمعنى الأمية الكتابية أيضاً، وصف بها اليهود العرب باعتبار واقعهم من هذه الحقيقة؛ فقد كانوا أمّة أميّة، لا تحسن ولا تكتب، وكان اليهود يطلقون هذا الوصف على غيرهم من الأمم، إظهاراً لتفوقهم عليهم بالكتب الإلهية التي نزلت عليهم، كما حكى عنهم القرآن قولهم وقول الصارى: «خُنْ أَبْتَوْا اللَّهَ وَأَحْبَبُوهُ» (المائدة: ١٨)، ونبه على أن الكلمة (Gentile)، التي يطلقها اليهود على الشعوب غير اليهودية، تأتي النسبة منها هكذا "أمّي"، وليس "أمّي"؛ وعلى الرغم من هذا فإنه ليس هناك مانع في أن تحتمل الكلمة معانٍ كثيرة تحددها القرآن.

يدعي ويلش، علاوة على ما سبق، أن تسمية "القرآن" بـ"الكتاب" وـ"الوحى" إنما ظهرت في السور المدنية، أو في أشكال التعبير القرآني في السور المدنية؛ وذلك عندما دب النزاع بين محمد واليهود في المدينة، وحدث التناطع بينهما، ويفسّر محمد ﷺ من انحياز

اليهود لدينه، وقع هذا في وقت قريب من غزوة بدر<sup>(١)</sup>؛ ونلاحظ أن كلام المستشرقين يخرج كثيراً على عرف البحث العلمي ومنهجه، إنهم يبنون أحياناً نتائج كثيرة غائمة على ظنيات وتخمينيات واهمة وواهية؛ وليس هكذا تورد الإبل عند الكلام عن كتاب المسلمين الذي يحوطهم ويحوطونه ويحفظهم ويحفظونه.. إن القرآن -منذ البداية- يعي ذاته ويدرك أبعاد نفسه، والنبي محمد ﷺ يعرف منذ بدء الوحي أن ما جاءه به جبريل عليه السلام كان وحياً من عند الله؛ وقد تكلمت آيات مكية كثيرة ومتقدمة في النزول عن القرآن كـ"كتاب" وـ"وحي" وـ"تنزيل"، وأن المقاطعة أو السرّاع الذي حدث بين النبي واليهود أو غيرهم، لم يؤثر أبداً في بناء النص القرآن لا في الشكل ولا في المحتوى. وكون القرآن قد اتخذ مواقف مع اليهود، أو كشف نواياهم وخططاتهم، فإن هذا لا يعني أن محمداً ﷺ هو الذي سحل ذلك في القرآن وصاغه على هذا النحو. إن في القرآن آيات مدنية تجدد التاريخ النبوى لليهود وآيات أخرى تذكر اليهود بعهودهم مع الله، وبما جاءتهم به رسل الله، وبالمعجزات التي جرت لهم على أيدي أنبيائهم؛ فالقرآن كله ليس هجوماً على اليهود، ولا صدى لمصادمات وقعت بينهم وبين محمد ﷺ كما يدعى هذا الكاتب وغيره من المستشرقين.

يزعم ويلش وأشياوه من المستشرقين، إضافة إلى ما سبق، بأن مواقف الصراع بين محمد واليهود جعلته يغير موقفه من كتبهم، إذ بعد أن وصفهم بأنهم "أهل كتاب" وـ"بأنهم "أتوا الكتاب" ، عاد فقال إنهم فقط "أَوْتُوا نَصِيبَةً مِّنَ الْكِتَابِ" ، وليس الكتاب كله، مشيراً في هذا الصدد إلى قوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أَوْتُوا نَصِيبَةً مِّنَ الْكِتَابِ يُدَعَّونَ إِلَى كِتَابِ اللَّهِ لِيُحَكَّمَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّ فِرِيقٌ مِّنْهُمْ وَهُمْ مُغْرَضُونَ﴾ (آل عمران: ٢٣) ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أَوْتُوا نَصِيبَةً مِّنَ الْكِتَابِ يَشْرُونَ الْأَضْلَالَةَ وَيُرِيدُونَ أَنْ تَضْلِلُوا السَّبِيلَ﴾ (النساء: ٤)، ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أَوْتُوا نَصِيبَةً مِّنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبَرِ وَالظَّفَنَ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَتُّلَاءِ أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ ءامَنُوا سَبِيلًا﴾ (النساء: ٥١) المراد "بالذين" في الآيات هم أحبّار اليهود بخاصة، وليس كل اليهود؛ قال الله تعالى لعامة اليهود

(١) مقدمة بل ووات للقرآن ص ٣٣.

ولغيرهم إن الأخبار قد حصلوا نصيّاً من التوراة قد يكون حفظاً أو فهماً، و"من" في الآيات المذكورة إما أنها للتبعيض بمعنى أنَّ ما كان مع هؤلاء المشار إليهم من التوراة، لم يكن هو كل التوراة؛ وإما أنها للبيان بمعنى أنها حصلوا من جنس الكتب المنزلة، أو من اللوح المحفوظ، التوراة" التي جاء بها موسى، وهي في ذاتها نصيب عظيم<sup>(١)</sup>؛ ولنا أن نفهم أيضاً عبارة "أُوتُوا نصيّباً مِنَ الْكِتَابِ" على أنها إشارة كذلك إلى تحريف التوراة، وكتب الأنبياء. والتحريف معناه أن كتب اليهود والنصارى، التي بأيديهم، يختلط فيها الإلهي بغير الإلهي.

يغور الكاتب في زعمه أكثر فأكثر، إذ يقول: إنه في أواخر العهد المكى وأوائل العهد المدى، نقل إلينا القرآن أنَّ محمداً كان قد تحدى بأن يأتي بكتاب يقرؤه الناس بأنفسهم، فعلى سبيل المثال، يقول القرآن: ﴿أُوْيَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِنْ رُحْبَرٍ أُوْتَرَقَ فِي السَّمَاءِ وَلَنْ تُؤْمِنَ لِرُقْبِكَ حَتَّى تُنْزَلَ عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرُؤُهُ﴾ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّكَ هَلْ كُنْتُ إِلَّا بَشَرًا رَسُولاً ﴿٩٣﴾ (الإسراء: ٩٣)، يضرب الكاتب هنا في عمامة بتحاله للآيات القرآنية التي أشار إليها هو نفسه، والتي تحدي الإنس والجن على أن يأتيوا بمثل هذا القرآن، كله أو بعضه؛ وأن الله سبحانه وتعالى قال في مواضع كثيرة في القرآن إنه صرف في القرآن من كل مثل مُقْعَنْ، وأقام فيه من الأدلة الكثيرة الدامغة، كما أظهر المعجزات المتعددة والمتنوعة للناس؛ ولكنهم مع ذلك قد أصرروا على الكفر؛ بل لم تزد المعجزات بعضهم إلا فجوراً وطغياناً، حتى لقد تركوا الممكن، وطلبووا المستحيل الذي لا يصلح دليلاً على صحة الكتاب. والقرآن نفسه يُعد أكبر دليل على صدق الذي جاء به، وهو محمد ﷺ؛ بل وعلى صدقه في نفسه. قال الكافرون - في الآية نفسها التي أشار إليها المستشرق بطريقة تخدم غرضه - إنهم لن يؤمنوا حتى يفجر لهم محمد ينبوعاً في الصحراء، أو ينشئ لهم جنة حافلة بالتخيل والكروم تجرى خلالها الأنهر وتتضطرب فيها العيون بالماء، أو أن يسقط عليهم السماء كسفماً أى قطعاً كما توعدهم، أو يأتي لهم بالله والملائكة قبلاً، أو يبني لنفسه بيته من زخرف، أو يرقى في السماء ويحضر لهم كتاباً من

(١) الزمخشري. الكشاف ج ١ ص ١٨١.

هناك يقرءونه بأنفسهم؛ هذه الماجز لو أرادها الله بالطبع لتحققت ووَقَعَتْ. ففي المعجزات دلالاتٌ على صدق الأنبياء، الذين أرسلهم الله تعالى وأيدهم بها، وأمر الناس أن يصدقوهم، وتوعدهم على تكذيبهم للأنبياء، ولكن المعجزات لا تأتي وفق الإرادات والشهوات؛ فالله يعلم أن الطالبين مشاغبون، ولن يهتدوا إِذَا أَبْدَأُ.

وأما لفظة "كتاب" في الآية التي يتعلّق بها المستشرق، فليست تعني "القرآن"؛ وإنما هي إشارة إلى كتاب خاص سُأَلَ المعارضون مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أن يأتِيهِمْ به من السماء، يحمل اسم المعارضين، كل واحد منهم على حدة، ويختلطُ به باسمه خصيّصاً، كبطاقة دعوة خاصة به، تقول له يا فلان بن فلان أنت مَدْعُوٌ لتصديق محمد، والإيمان بالإسلام: ﴿بَلْ بُرِيدُ كُلُّ أَمْرِي مِنْهُمْ أَنْ يُؤْكِلْ صُحْفًا مُنشَرَةً﴾ (المدثر: ٥٢)؛ ثم إن الذين طلبوا من محمد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هذه الأمور لا يُمثّلون إلا أنفسهم، وهم أعدى أعدائهم، وأشدّهم عصبية عليه، وحسداً له، كعبد الله بن أمية وعتبة وشيبة ابن ربيعة<sup>(١)</sup>.

جاء ذلك منهم بعد أن أخفقوا في إغراء النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بالمال، والجاه، والسلطان، ليتخلّى عن دعوته، ويركّن إليهم؛ ولم يكن هؤلاء المعارضون من أهل الدليل ولا من يقتنعون بالحجج والبراهين. لقد قالوا ذلك وغير ذلك عاداً وإباءً لا طلباً للدليل واليقين ﴿وَقَالُوا لَوْلَا نَزَّلَ هَنَّا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرِيبَيْنِ عَظِيمٍ﴾ (الزخرف: ٣١)، ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نَزَّلَ عَلَيْهِ الْقُرْءَانُ جُلُّهُ وَاحِدَةً﴾ (الفرقان: ٣٢)؛ يمضى الكاتب في استعراضه للآيات فيشير إلى قوله تعالى: ﴿أَنْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَنْزَلَ الْكِتَبُ عَلَى طَائِفَتَيْنِ مِنْ قَبْلِنَا وَإِنْ كُنَّا عَنِ الْإِرْسَامِ لَغَافِلِيْنَ﴾ أو تَقُولُوا لَوْلَا أَنَّا أَنْزَلْنَا الْكِتَبَ لَكُنَّا أَهْدَى مِنْهُمْ<sup>(٤)</sup> (الأنعام: ١٥٦ - ١٥٧)، الطائفتان المشار إليها في الآية هما اليهود والنصارى، لأنهم كانوا يجاورون العرب، والعرب تعرفهم. يقول ويلش: "إن أتباع محمد قد اشتكتوا من عدم وجود كتاب لديهم، كهذا الذي لدى اليهود والنصارى"؛ والآية ليس فيها شكوى، ولا ما يشبه الشكوى؛ وإنما فيها، لو أنصف الكاتب نفسه من نفسه، تعلّل وتحلل. أراد الله تعالى بذلك أن يقطع أعداد المتعلّين منهم، ليقيم عليهم الحجة كما في قوله: ﴿وَلَوْلَا أَنْ

(١) ابن عطية المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز جـ ٩ ص ١٩٦ - ١٩٨.

تُصِيبُهُمْ مُصِيبَةٌ بِمَا فَدَمْتُ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُوا رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَتَنَعَّمَ إِيَّيْنَا وَنَكُورَتْ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿٤٧﴾ (القصص: ٤٧)، قوله تعالى: «وَأَفْسَمُوا بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْمَنِهِمْ لِئَلَّا جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُ أَهْدَى مِنْ إِحْدَى الْأُمَمِ » (فاطر: ٤٢)، قوله تعالى: «أَنْ تَقُولُ نَفْسٌ يَعْسُرَنِي عَلَىٰ مَا فَرَطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّخِرِينَ ﴿٥٧﴾ أوَ تَقُولُ لَوْأَنَّ اللَّهَ هَدَنِي لَكُنْتُ مِنَ الْمُتَغَيِّرِينَ ﴿٥٨﴾ (الزمر: ٥٦ - ٥٧)، قوله تعالى: «يَتَأَهَّلُ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَىٰ مَا فَرَقْتُمْ أَنْ تَقُولُوا مَا جَاءَنَا مِنْ يَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿١٩﴾ (المائدة: ١٩).

لما تعلل كفار مكة بأن كتب اليهود والنصارى لم تكن في متناول أيديهم، ولم يكن في إمكانهم بالتالي دراستها؛ لأنها كانت مكتوبة بغير لغتهم، قال الله فيهم: «أَنْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَنْزَلَ الْكِتَابَ عَلَىٰ طَاغِيَّتِنِ مِنْ قَبْلِنَا وَإِنْ كُنَّا عَنْ دِرَاسَتِهِمْ لَغَافِلِينَ ﴿٢٠﴾ أوَ تَقُولُوا لَوْ أَنَا أَنْزَلَ عَلَيْنَا الْكِتَابَ لَكُنَا أَهْدَى مِنْهُمْ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَيِّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذَبَ بِعِيَاتِ اللَّهِ وَصَدَفَ عَنْهَا سَنْجِرَى الَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ إِيَّاَنَا سُوءَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يَصْدِفُونَ ﴿٢١﴾ (الأعاصير: ١٥٦ - ١٥٧)، ألمتهم الله بهذا أن يأخذوا بالقرآن ويعملوا بما فيه، وتهدد لهم تعالى، على تركه، بأشد العذاب. ومعنى أن "تقولوا" ل إلا تقولوا وتخليقوا الأعذار لتعتكم، ومعنى "وإن كنا عن دراستهم لغافلين" أي ما كنا نفهم ما يقولون، لأنهم لا يتكلمون لغتنا، ونحن في غفلة وشغل مع ذلك بما هم فيه، من شأن الدين والكتب. ومعنى "كذب بآيات الله" أي كذب بالقرآن؛ "وصدف عنها" أي صرف الناس عن اتباع آيات الله، وصدفهم عن سبيل المدى. هذه الآية واضحة في جهل العرب بكتب اليهود، وباحتلافهم معهم في معنى اللسان؛ لكن المستشرقيين يتسبّبون بما يرون هم وإن صادم الحقيقة. وقد عرض لنا القرآن تخليط المعارضين القائلين: «وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَالسَّاعَةُ لَا رَيْبٌ فِيهَا قُلْمَ مَا نَدْرِي مَا السَّاعَةُ إِنْ نَظُنْ إِلَّا ظَنًا وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَقِيقِينَ ﴿٣٢﴾ (الحاقة: ٣٢)، وقال أيضاً عن عناد الكافررين: «وَلَوْ أَنَّا نَرَنَا إِلَيْهِمُ الْمُلْتَكِّةَ وَكَمْهُمُ الْمُوتَقَ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمُ كُلَّ شَيْءٍ قُبْلًا مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ وَلَكِنْ أَكْثَرُهُمْ سَجَهُونَ ﴿١١١﴾ (الأنعام: ١١١)، «وَقَالُوا يَأْتِيهَا الْمُرْكَبُ إِنَّكَ

لَمَجْنُونٌ ﴿٦﴾ لَوْ مَا تَأْتَيْنَا بِالْمَلَئِكَةِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الْمُصَدِّقِينَ ﴿٧﴾ مَا نَزَّلُ الْمَلَئِكَةَ إِلَّا بِالْحُقْقِ وَمَا  
كَانُوا إِذَا مُنْظَرِينَ ﴿٨﴾ إِنَّا هُنْ نَرَلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُمْ لَحْفَظُونَ ﴿٩﴾ (الحجر: ٦ - ٩)، وأيضاً  
قوله: «أَمْرَيْقُولُونَ بِهِ حِجَّةٌ بَلْ جَاءُهُمْ بِالْحَقِّ وَأَكْثَرُهُمْ لِلْعَقْرِبِهِوْنَ ﴿١٠﴾» (المؤمنون: ٧٠)

هذا هو المعنى الصحيح للآيات وهذا هو الغرض الصحيح منها.

وأما ما ادعاه ويلش من أن محمدًا قد بدأ يكتب القرآن، ويؤلف منه كتاباً، استجابة لتحديات خصومه من كفار مكة، فأمر غريب، وعجب حقاً، فقد رأينا أنه ليس في أى من الآيات السابقة أو غيرها من الآيات أى إشارة إلى هذا المعنى أبداً، وليس يقلُ عن هذا غرابةً، ما ادعاه الكاتب من "أن الغرض من تأسيس دولة قوية، وأمة مستقلة في المدينة، ومتغيرة عن أهل الكتاب، كان أيضاً من الأسباب التي تكمن وراء كتابة القرآن حيث كان القصد من كتابته أن يكون بمثابة القانون والدستور للدولة الإسلامية الجديدة". إن القرآن إنما نزل ليكون دستوراً، وفرقاناً، ومعياراً، يُفرّق به المسلمين بين الحق والباطل، والنافع والضار، والخطأ والصواب، ولن يكون سلوكاً لهم، ومنهج حياة يتلذّمون به، ومصدراً للاعتقاد، والمعاملات، والعبادات، والأخلاق التي تقوم عليها حياتهم ويستتم بفضلها والعمل بها وجودهم.

يشير الكاتب بعد ذلك إلى قوله تعالى: «نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنْزَلَ الْتَّوْرِثَةَ وَالْإِنجِيلَ ﴿١﴾ مِنْ قَبْلِ هُدًى لِلنَّاسِ وَأَنْزَلَ الْفُرْقَانَ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِعِيَاتِ  
اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَاللهُ عَزِيزٌ ذُو أَنْتِقَامٍ ﴿٢﴾» (آل عمران: ٣ - ٤)، سمي الله تعالى  
"القرآن" هنا "فرقاناً" إما لأنّه يفرق بين الحق والباطل، والفضيلة والرذيلة، والتوحيد  
والشرك، والكفر والإيمان، والطاعة والمعصية، وبين أهل الجنة وأهل النار؛ وإما لأن الله  
أنزله مفرقاً على اعتبار حالة المترّل عليه، وحالة المترّل لهم؛ وقد قال الله تعالى إنه أنزل  
الفرقان على موسى أو على موسى وهارون: «وَإِذَا أَتَيْنَا مُوسَى الْكِتَبَ وَالْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ  
تَهْتَدُونَ ﴿٣﴾» (البقرة: ٥٣)، «وَلَقَدْ أَتَيْنَا مُوسَى وَهَارُونَ الْفُرْقَانَ وَضَيَّأَهُ وَذَكَرَ  
الْمُتَّقِينَ ﴿٤﴾» (الأنباء: ٤٨)، ويظهر أن "الفرقان" في هاتين الآيتين ليس اسمًا لكتاب،  
كما هو الحال بالنسبة للقرآن؛ وإنما هو بمثابة الحكمة والقوة على التمييز، أو هو إشارة  
على المعجزة التي أعطاها الله موسى وهارون، ليفرقا بها بين الحق والباطل، وبين سحر

السحرة وعيل الله تعالى، وبين دعوى الخلق ووعد الخالق؛ وهكذا يكون لفظ "الفرقان" خاصاً بالقرآن لأن التمييز، وتنصيب الأدلة والأعلام على الحق من أهم الخصائص التي تفرد بها القرآن. من هذا يتبيّن ضعف رأي الكاتب في التعلق بالآيات القرآنية. فلقد كان القرآن معروفاً لل المسلمين والكافر، وما كان محمد ﷺ ليسكت هذا الوقت الطويل، منذ بداية دعوته حتى قُبيل غزوة بدر، وهو يتلقى من رب الكلمات، والآيات، والسور، فلا يسمى "القرآن" كتاباً، كما يزعم ويلش؟ وليس من المعقول أن تتصور أن المسلمين كانوا يجهلون أن الله تعالى أنزل على محمد كتاباً، فيه المدى والنور، والفرقان اسمه "القرآن".

يزعم ويلش مرة أخرى "أن الدليل يؤكّد أن محمداً كان قد فكر في جمع القرآن؛ إلا أن مسؤولياته الضخمة كرجل دولة وقائد أمّة كانت تقدم وتطور بسرعة هائلة، جعلته يرحل عن الدنيا دون أن يحقق الغرض ويكمّل جمع القرآن". ويضيف المستشرق نفسه قائلاً "يدوّن أنه من الصحيح أن محمداً كان قد ساهم في جمع القرآن، ووجه إلى كتابته، كما هو مؤيد بنصوص الأحاديث، التي تخبرنا أنه كان يُملي القرآن على كتاب الوحي، ويعلمهم كيف يرتبون آيات الوحي وسوره. وأنه (أي محمد ﷺ) كان أحياناً يضع آية جديدة في سياق سورة قديمة" (١).

ويذكر المستشرق أن النبي ﷺ لم يقم بنفسه، في الأغلب الأعم، بالكتابة الفعلية للقرآن وبالتحقيق العلمي له، بخاصة في المدينة المنورة، حيث كان قد اتخذ كتاباً للوحي ليقوموا عنه بهذه المهام الشاقة؛ ولكنه ليس من المتمعن في نظر المستشرق أن محمداً ﷺ كان يكتب الوحي بنفسه في بعض الأحيان، ويُصرّ الكاتب على أن محمداً كان قادرًا على القراءة والكتابة، ولم يكن أمياً أبداً؛ ونلاحظ هنا تردّد الكاتب بين النفي والإثبات، فمحمد ﷺ لم يكتب القرآن بنفسه، وهو في الوقت نفسه قد كتب بعض القرآن؛ إن المستشرق يتحير من العبارات والأساليب، التي يجعل القارئ الغربي يندفع إلى الشك لأول وهلة في القرآن، وبخاصة هؤلاء الذين ليست لهم معرفة تامة بهذا الكتاب؛ فتصوّر محمد ﷺ على أنه رجل دولة، مشغول بشؤونها، معنى بأمورها؛ وأنه لم يتمكن بسبب ذلك من جمع القرآن في حياته، وأنه ترك عملية الجمع كلها غالباً للصحابة، وعملية تحقيق النص القرآني بأكملها إلى كتاب الوحي، كلّ هذا كلام يقطر افتراءً وتشكيكاً في

(١) ١٤٢ – See Islamic Encyclopedia p. 404, d Bell and Montogomry Watt Introduction pp. 141  
؛ انظر: البخاري. فضائل القرآن. الباب الثاني. حديث رقم ٢، أبو داود "الصلة" ج ٣ ص ٥٩.

القرآن. وبنفس الرؤية المضطربة، ينظر ويلش إلى قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا إِفْكٌ أَفْتَرْنَاهُ وَأَعْنَاهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ أَخْرُونَ﴾ فَقَدْ جَاءُو ظُلْمًا وَزُورًا ﴿٤﴾ (الفرقان: ٤)؛ إن الكاتب بين هنا، على رأى الخصوم، ويعتمد عليه اعتماداً جازماً، ويُهمِّل اعتقاد أهل العلم من المسلمين؛ بل ويُهمِّل الدليل الإلهي الدامغ، ويُغفل رد القرآن نفسه على خصوم القرآن، وكأن الخصوم هم الطرف الأصدق في القضية، وهذا تحيز بلا شك ومصادمة لأصول البحث العلمي.

نقول لو أن محمدًا ﷺ كان قد كتب بعض آيات القرآن الكريم بيده الشريفة، لتسابق الصحابة إلى حفظها بعينها، وتوارثوها، ولبقيت مع ما بقي من آثاره ﷺ، ولكن شيئاً من ذلك لم يسجله كتاب السيرة. ونجده من الواجب علينا، أن ننبه إلى عدم دقة الكاتب في استعمال كلمة (EDITING)، ومعناها التحقيق بالنسبة للقرآن، والتي توحى بأن كتاب الوحي من الصحابة كانوا يقومون بتنقيح النص، والتصرف فيه كما هو الحال بالنسبة لكتب اليهود والنصارى؛ وهذا شيء مستبعد تماماً بالنسبة للقرآن. لقد كان كتاب الوحي يكتبون ما يسمعون من رسول الله مباشرة؛ ثم يتطلب منهم الرسول، أن يقرعوا عليه ما كتبوا، ليسوثق من ضبطهم، ويتتأكد من سلامته كتابة النص القرآن المكتوب من التحريف؛ هذا بالإضافة إلى أن القرآن كان محفوظاً في الصدور، من الكبار والصغار، والرجال والنساء من المسلمين، كما أشرنا إليه من قبل.

إن الكاتب محكوم هنا بعقيدته وخبرته النقدية للكتاب المقدس متجاهلاً للأسف الفروق الجوهرية بين الكتابين؛ فالقرآن، يعكس كتب اليهود والنصارى، قد حفظت آياته لأول وهلة، وقد ثبت بالدليل القطعي بالنقل المتواتر أن الجم الغفير من المسلمين كانوا يحفظونه كله أو معظمه، في حياة النبي ﷺ، وبعد مماته. وقد انتشرت الكتايب، وانتشر المحفوظون في كل مكان داخل الجزيرة العربية وخارجها؛ وقد كان القرآن مبثوثاً في أيدي الناس دون تمييز، يحفظونه كما جاء به جبريل عن الله، وكما بلغه محمد ﷺ عن جبريل عليه السلام بغير اختلاف، اللهم إلا فيما ألمته لمحاجات القوم في طريقة الأداء مما تخصصت في عرضه كتب القراءات<sup>(١)</sup>. هذا بخلاف التوراة وكتب الأنبياء والأناجيل التي

(١) انظر محمد أبو ليلة- رسالة دكتوراة (المملكة المتحدة - أكتوبر ١٩٨٤)، وكتاب تحت الطبع، وابن النعم كتاب الفهرست لبنان دار المعرفة ص ٥٣.

فقدت أعيانها، وثبت بالأدلة اليقينية وضعية الموجود منها، إلا ما حفظ الله تعالى فيها من كلامه القديم ليكون دليلاً على إلهية الأصل، وحججة للمسلمين على تحريف هذا الأصل.

ولقد أصبح من المسلم به لدى النقاد الغربيين الحديثين أن التوراة الحالية مثلاً ليست هي التي نزلت على موسى عليه السلام، وأنه لم يكتبها الله؛ وأنما كتبها بآيدٍ مختلفة، وفي عصور مختلفة، وجهات مختلفة؛ هذا ما تؤكده النصوص الحالية لهذه الكتب؛ وليس حال الأنجليل في وضعها الحالى بأفضل من حال التوراة وسائر كتب اليهود. ولذلك كانت عملية كتابة الأنجليل وغيرها تحتاج إلى تبيح وترقيع، وتعديل وتدقيق، ومراجعة ومعارضة، وحذف وإضافة، بحسب أحوال المخطوطات المختلفة والنصوص المتباعدة والترجمات الكثيرة التي ولدت منها هذه الكتب التي بين أيديهم، هذا مع ضرورة الأخذ في الاعتبار أنه لا يوجد إنجليل واحد في لغته الأصلية؛ والاختلافات الجوهرية بين الأنجليل تؤكد عدم سلامة الأصل الذى أخذت عنه. ناهيك بأن هذه الكتب لم يحفظها أهلها في صدورهم كما حفظ المسلمون كتاب ربهم، وأحاديث نبئهم عليه السلام. ولذلك بما قلناه في موضع آخر من هذا الكتاب بأن من وجوه إعجاز القرآن كونه آية باقية لا تعدم ما بقيت الدنيا مع تكفل الله بمحفظه.

يزعم الكاتب بإصرار أن القرآن نفسه هو الذي يشهد بأن "القرآن" قد تعرض للتغيير معتمداً في ذلك على قوله تعالى: ﴿مَا نَسْخَعْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا ثُمَّ تَخْتَبِرُ مِنْهَا أَوْ مُثَلِّهَا أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ (البقرة: ١٠٦)، وقوله: ﴿وَإِذَا بَدَلْنَا آيَةً مَكَانَ آيَةً وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ فَأَلْوَانُهُ إِنَّمَا أَنْتَ مُفْتَرٌ بِلَنْ أَكْرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (التحليل: ١٠١)؛ آية أخرى يرى فيها المستشرق تبريراً لما وقع في القرآن من تحريف وهي قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَّنَّى أَلْقَى الشَّيْطَنَ فِي أُمَّيَّتِهِ فَيَنْسَخُ اللَّهُ مَا يُلْفِي الشَّيْطَنَ ثُمَّ تُحْكِمُ اللَّهُ ءَايَتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ﴾ (الحج: ٥٢)؛ يدعى الكاتب أن هذه الآيات توحى بأنها وُضعت للرد على اهتمام القرآن بالتغيير والتبديل، وأن القرآن يقدم ثلاثة تفسيرات لهذه المسألة، يعني التحريف من وجهة نظره، وقيل إن هذه التفسيرات:

أولاً: أن محمداً نسي أجزاء من القرآن في بعض الأحيان.

ثانياً: أن الشيطان قد وضع أو أقحم شيئاً في ثنايا الوحي أثناء قراءة محمد.

ثالثاً: أن الله قد يستبدل آيات بأخرى خير منها أو مثلها، أو ينسى الرسول إياها.  
وفي التعليق على هذه الآية نقول إنه ينبغي علينا أن نعرف أن المفسرين قد فسروا  
كلمة "تمنى" في الآية بمعنى "قرأ"، وكلمة "أمنيته" بمعنى "قراءته"، واستشهد على ذلك  
شعر جاهلي ذكر فيه هذا المعنى، ثم فسروا إلقاء الشيطان بأنه كان في القرآن أثناء قراءة  
النبي ﷺ. (١)

وهذا تفسير بعيد، وهو تأويل وليس بتفسير؛ كما لاحظ ابن حجر العسقلاني. إذ  
الأصح أن نأخذ "تمنى"، و "أمنيته" بمعناها الظاهر ولا نلجأ إلى المعنى بعيد، ومعنى "التمني"  
حديث النفس بما يكون وبما لا يكون؛ والتمني: السؤال للرب في الحاجات. والتمني أن  
تشتهي حصول الأمر المرغوب فيه، وحديث النفس بذلك؛ وتقول "تمننتُ الشيءَ" أي  
قدرته وأحببت أن يصير إلى، من "الممَنَى" أي القدر. يقال "مَنَّى اللَّهُ لَكَ مَا يُسْرِكُ" أي  
قدر لك ما يسرك، و "الْمَنَى وَالْمُنَى" الموت لأنه قُدُّر علينا. (٢) وإن ففسير كلمة "تمنى" في  
الآية السابقة بمعنى تشهي حصول الشيء ورغب فيه أقرب لغويًا وأنسب دينًا من تفسيرها  
معنى "قرأ" التي هي من المعانى المتأخرة ليتمنى، وعلى هذا التحويل ينبغي تفسير قوله  
تعالى: ﴿وَمِنْهُمْ أُمِيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ لَا يَكْتَبُ إِلَّا أُمَانَىٰ﴾ أي إلا كذباً وظاهرًا، أو العرب  
تقول "أنت إنما تمني هذا القول" أي تختلقه؛ نعم قال أبو إسحاق إن معنى "إلا أمانى"  
يعنى إلا قراءة. وهو على هذا التفسير يعني أيضًا الكذب، لأن قراءتهم لكتابهم غير  
مصحوبة بالعمل، يكذبون بهذا على أنفسهم وعلى الناس.

وبعد هذا التوضيح نقول إن معنى قوله تعالى: ﴿إِلَّا إِذَا تَمَنَّى الْقَوْمُ شَيْءًا فِي  
أَمْنِيَّتِهِ﴾ أن أيَّ نبيٍّ كان بلا شك يتمى هداية قومه، ويحرص على ذلك جهده، وفي القرآن  
آيات توضح ذلك؛ على سبيل المثال قوله تعالى لنبيه ﷺ: ﴿فَلَا تَذَهَّبْتَ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ  
حَسَرَاتٌ﴾ (فاطر: ٨)، وقوله تعالى: ﴿فَلَعَلَّكَ بَنْجُوحُ نَفْسَكَ عَلَىٰ إِثْرِهِمْ إِنَّهُمْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِنَا  
الْحَدِيثُ أَسَفًا﴾ (الكهف: ٦) ولأن التمني هو حديث النفس فإن الشيطان ربما

(١) تفسير ابن كثير ج ٢، ص ٥٥٠-٥٥١

(٢) لسان العرب ج ١٥ ص ٢٩٢، ٢٩٤

وَجَدَ إِلَى النَّفْسِ الْبَشَرِيَّةِ طَرِيقًا فَدَلَّلَ إِلَيْهَا يُوسُوسُ هُوَاجِسُ الْيَأسِ وَالْإِحْبَاطِ لِصِرَافِ الرَّسُولِ عَنْ هَدَايَةِ الْبَشَرِ، فَيَأْتِي الْعَوْنُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى لِأَنْبِيَائِهِ فَيَنْسِخُ أَيِّ يُزِيلُ هَذِهِ الْهُوَاجِسَ إِلَى أَلْقَاهَا الشَّيْطَانُ فِي طَرِيقٍ تَنْبِيهِمْ، وَيَحْكُمُ اللَّهُ آيَاتِهِ بِمَعْنَى قَوْانِينِهِ وَسُنْنَتِهِ الَّتِي لَا تَتَخَلَّفُ فِي نَصْرَةِ أَهْلِ الْحَقِّ وَدَحْرِ أَهْلِ الْبَاطِلِ، فَيَنْشِطُ الْأَنْبِيَاءُ، وَتَزَدَّادُ عَزَائِمِهِمْ قَوْةً، وَخَطَاهُمْ مَضَاءً عَلَى صِرَاطِ الْحَقِّ، يَؤْيِدُهُمْ هَذَا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا أَسْتَيْعِسَ الرَّسُولَ وَظَنَّوْا أَنَّهُمْ قَدْ كَذَبُوا جَاءُهُمْ نَصْرُنَا فَتُحْكَمُ مِنْ نَشَاءٍ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَنْ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ ﴾ (يوسف: ١١٠) وَمَعْنَى "فَظَنَّوْا أَنَّهُمْ قَدْ كَذَبُوا" أَيْ أَنَّ اتِّبَاعَ الرَّسُولِ قَدْ اسْتَيَّأْسَوْا مِنْ قَوْمِهِمْ أَنْ يَنْصُرُوهُ، وَأَنَّ الرَّسُولَ إِلَيْهِمْ قَدْ ظَنُوا أَنَّ الرَّسُولَ قَدْ كَذَبُوا؛ فَالظَّنُّ لِأَتِّبَاعِ الرَّسُولِ لَا لِلرَّسُولِ أَنْفُسِهِمْ؛ وَمِنْ هَذَا أَيْضًا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَزُلْزِلُوا حَتَّىٰ يَقُولُوا أَلْرَسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُمْ أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ ﴾ (البقرة: ٢١٤).

وَيَنْبَغِي أَنْ نَبْهَ عَلَى مَلْحوظَةِ مَهْمَةٍ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَّنَّى الْقَوْمُ الشَّيْطَانُ فِي أَمْبِيَتِهِ، فَيَنْسِخُ اللَّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يَحْكُمُ اللَّهُ أَمْبِيَتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (الحج: ٥٢) وَهُوَ أَنْ مَعْنَى الآيَةِ عَلَى تَوْجِيهِ الْمُفَسِّرِينَ أَنَّ إِلَقاءَ الشَّيْطَانِ فِي الْقِرَاءَةِ أَثْنَاءَ قِرَاءَةِ النَّبِيِّ ﷺ غَيْرُ خَاصٍ بِمُحَمَّدٍ ﷺ بِلْ عَامٌ وَشَامِلٌ جَمِيعِ الرَّسُولِ وَالْأَنْبِيَاءِ بِنَصِّ الْآيَةِ، عَلَى أَنَّ الْمُفَسِّرِينَ أَوَّلَوْرَخِينَ لَمْ يَقْدِمُ لَهُمْ لَوْلَا وَاحِدًا عَلَى إِلَقاءِ الشَّيْطَانِ فِي أَمْنِيَاتِ الْأَنْبِيَاءِ وَالرَّسُولِ السَّابِقِينَ، بِلْ كَادُوا أَنْ يَخْصُّوْا مُحَمَّدًا ﷺ بِهذا وَحْدَهُ مِنْ دُونِ الْأَنْبِيَاءِ وَالرَّسُولِ، وَهَذَا التَّخْصِيصُ لَا يَمْبَرُ لَهُ وَلَا سَنَدٌ؛ أَمَّا إِذَا فَسَرَنَا "تَمَّنَّى" بِعَنْ رَغْبَهِ وَأَرَادَ فَلَنْ يَكُونَ ثَمَةً مَحَالٌ لِهَذَا الإِشْكَالِ، لَأَنَّ جَمِيعَ الْأَنْبِيَاءِ وَالرَّسُولَ تَمَّنُوا الْهَدَايَا لِأَقْوَامِهِمْ، وَقَدْ اعْتَرَضَ الشَّيْطَانُ أَمْنِيَاتِهِمْ، وَلَكِنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَرَأَى ذَلِكَ بِشَرَحِ الصَّدَرِ، وَتَقْوِيَةِ الْعَزَمِ؛ وَعَلَى هَذَا التَّوْجِيهِ يَكُونُ مَعْنَى قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ لَيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فَتَنَّةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ وَالْقَاسِيَّةُ قُلُوبُهُمْ ﴾ (الحج: ٥٣). أَمَّا مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ مِنْ وَسَاسُ وَمَبْطَانَاتِ فَتَنَّةٌ؛ وَ"الفَتَنَّةُ" الشَّيْءُ الْمُغْرِيُ بِفَعْلِ الشَّرِّ، أَوْ هُوَ السَّبِيلُ إِلَيْهِ، وَالْفَتَنَّةُ الْحَرْبُ، وَبَيْنَهُمْ فَتَنَّةُ أَيِّ حَرْبٍ؛ وَهُمْ يَتَفَاثَنُونَ أَيِّ يَتَحَارِبُونَ؛ وَالْفَتَنَّانُ هُوَ الشَّيْطَانُ، وَجَمِيعُ فَتَنَّانِ شَيَاطِينِ<sup>(١)</sup>.

(١) الزمخشري. أساس البلاغة ص ٦٠٤.

وما ينبغي ملاحظته أيضاً أنه لا يوجد تحديد لنوع ما ألقاه الشيطان في أمنيات الرسل في الآية؛ إذ لم ينص على أنه كلام محمد، أو أنه مجرد وساوس، على أن وساوس الشيطان إذا تمكنت من قلوب الأنبياء، وصاقت (جاورت) الوحي في صدورهم أضعف ذلك الثقة فيهم؛ أما إذا كانت إلقاءات الشيطان مجرّد وساوس عارضة تلمع ثم تنطفئ وتتحمّي، فإن ذلك جائز على الأنبياء؛ وهو من عوارض البشرية الملزمة لهم.

وعلى هذا لا نرى أن الآية رقم (٤٤) من سورة الحج لها تعلق من حيث المعنى بالآيات (٥٢ - ٥٣) من السورة نفسها؛ إذن فإن قوله تعالى: ﴿وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ أَوْتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللَّهَ لَهَا دَلِيلٌ إِذَا أَمْنَتُوا إِلَى صِرَاطِ رَسُولِنَا﴾ (الحج: ٤٤) الكلام في هذه الآية مستأنف، ولا تعلق له بالآيتين السابقتين التي لا ذكر فيها للقرآن. وقد قلنا فيما سبق إن معنى ﴿ثُمَّ سُجْنَكُمُ اللَّهُ أَعْلَمُ بِأَيِّتِمْ﴾ أي بيانه، وستنه في نصرة الحق وأهله، وهزيمة الباطل، وأشياعه.

أضف إلى ذلك أن الآيات من أول سورة الحج إلى الآية رقم (٥٣) من السورة نفسها لا تحتوي على أية إشارة عن القرآن الكريم، وأن الآيات من رقم (٣٩) إلى (٥٣) - وهي أقرب إلى موضوع الآيتين الخاصتين بإلقاء (٥٢ - ٥٣) - كلها تتحدث عن صراع الأنبياء مع أقوامهم، وعن انتصار الحق في النهاية جرياً على سنة الله تعالى في خلقه؛ وهذا يعزز وجهة نظرنا في تفسير معنى إلقاء الشيطان في أمنيات الأنبياء الرحمن صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين. ويُلحق به أن سورة النجم التي زعم أن الرسول ﷺ كان يقرأها وأن الشيطان ألقى في قراءته مكية؛ وأن سورة الحج التي وردت فيها الآية السابقة، والتي فسرت على أنها خاصة بفقرات الغرانيق مدنية؛ وليس من المعقول أن الله تعالى يترك عباده في وهم الغرانيق دون أن يصحح موقفهم أو يزيلاللبس الاعتقادي عنهم.

ولفظ "آية" في آية سورة البقرة فسر على أنه آية من القرآن، على أن القرآن لم يحدد لنا حجم الآيات أو الأجزاء التي بدللت بغيرها في القرآن الكريم<sup>(١)</sup>.

هذه حزمةٌ جافةٌ العيدان من الدعاوى حددناها وصورناها من كلام الكاتب مع تصرف يسير للغاية؛ والآن نناقشه في منهجه ونتائجـه فيما يختص بهذه الآيات:

(١) دائرة المعارف الإسلامية ص ٤٠٤.

**أولاً:** دعوه بأن النبي ﷺ كان قد شرع في كتابة القرآن، لكن متناغل الدولة كانت قد حالت بينه وبين تحقيق هذا العرض بصورة كاملة، وأنه إنما ترك المهمة بِرُمْتَها لكتاب الوحي؛ كلام سقيم وغير مستقيم، فالنبي ﷺ كان يحفظ القرآن الذي ينزل عليه، يصلى به ويحكم به، ويرتله، ويعلمه، ويدارسه، ويسمعه من غيره، ولم يشغله شيء أبَّةَ عنه، لا الدولة ولا غيرها؛ بل إن القرآن كان هو دستور الدولة وقانون حاكمها ورعاياها. وكيف يشغل النبي ﷺ عن القرآن، وبالقرآن عُقدت نبوته، وتمت عصمتها، وجرت معجزتها، وتأسست دولته، واشتهرت أخلاقه، وطارت دعوته في الخافقين، ودان الأبيض والأسود برسالته.

كان القرآن محفوظاً في حياته ﷺ في صدور الناس، ومكتوبًا على ما تسمى لهم من مواد، كالصحف والجريدة والظرر (المحاجرة الصغيرة المدورة، جمع "ظرار")، وفي اللحاف وعلى الحزف والحرير وقطع الأدم.

قال الحاكم في المستدرك: "جُمع القرآن ثلاث مرات، مرة بحضور النبي ﷺ". وأورد في ذلك حديثاً، أخرجه بسنده على شرط الشيخين عن زيد بن ثابت قال: "كنا عند رسول الله ﷺ نؤلف القرآن من الرقاع ... الحديث" (١).

وقال الإمام أبو عبد الله الحارث بن أسد المخاسبي، في كتاب "فهم السنن": "كتابة القرآن ليست محدثة فإنه ﷺ كان يأمر بكتابته، ولكنه كان مفرقاً في الرقاع والأكتاف والعسب، وإنما أمر الصديق بنسخها من مكان إلى مكان، وكان ذلك منزلة أوراق وجدت في بيت رسول الله ﷺ، فيها القرآن منتشر، فجمعها جامع، وربطها بخيط حتى لا يضيع منها شيء".

وقال محمد بن إسحاق في "الفهرست": "وكان القرآن مكتوباً بين يدي رسول الله ﷺ في اللحاف والعسب وأكتاف الإبل" (٢). روى العياشي من كتاب محدثي الإمامية في تفسيره قال على كرم الله وجهه: "إن رسول الله ﷺ أوصاني إذا وارتيه في حفرته،

(١) الإنقان ج ١ ص ١٦٨ . ابن عطية المحرر الوجيز ج ١ ص ٥٣ ، ٥٤ ، والزركشى. البرهان في علوم القرآن ج ١ ص ٢٣٦ - ٢٣٨

وابن النديم . الفهرست ص ٤١ .

(٢) الفهرست ص ٤١ .

أن لا أخرج من بيتي حتى أؤلف كتاب الله (أى أجمعه) فإنه في جرائد النحل، وفي  
أكتاف الإبل<sup>(١)</sup>.

وروى على بن إبراهيم القمي، من ثقات محدثي الإمامية، في تفسيره، عن أبي بكر  
الحضرمي، عن أبي عبد الله جعفر بن محمد رضي الله عنهم قال: "إن رسول الله ﷺ: قال لـ  
يَا عَلِيٌّ إِنَّ الْقُرْآنَ خَلْفَ فَرَاشِي، فِي الصُّحْفِ، وَالْحَرِيرِ، وَالْقِرَاطِيسِ، فَخَدُودُهُ  
وَاجْمَعُوهُ، وَلَا تُضِيغُوهُ كَمَا ضَيَعَتِ الْيَهُودُ التُّورَةَ". وانطلق على<sup>رض</sup> فجمعه في ثوب  
أصفر، ثم ختم عليه".

والروايات كثيرة في أن وضع الآيات في مواضعها في القرآن كان بأمره<sup>رض</sup>، وأنها  
بتوفيقه<sup>رض</sup>، وفي هذه الروايات ما يدل على أن آيات القرآن كتبت بين يديه  
ويأمره<sup>رض</sup><sup>(٢)</sup>.

ومن هذا كله يتبيّن أن القرآن بأكمله قد كتب بأمر النبي<sup>رض</sup>، وبمحضره وظل  
مكتوباً حتى جاء أبو بكر فجمعه الجمع الأول من المواد المذكورة المتفقة إلى الصحف؛ ثم  
جاء عثمان فجمعه الجمع الثاني في المصحف الأم كما سنبيّنه. ولم يجمعه النبي<sup>رض</sup> في كتاب  
له دفتان، لأن الوحي كان لا يزال ينزل عليه؛ بل إن في جمع الصحابة للقرآن دليل على  
أنه كان مكتوباً على المواد التي ذكرناها سابقاً؛ وإلا لما كان جمعهم معنى، إذ أن كلمة  
"جمع" في حد ذاتها تعني تجميع الأشياء المتفقة وحصرها، ووضعها في مكان واحد، أو  
نظمها في سلك بعينه. وهذا ما تؤيده أحاديث جمع القرآن بصفة عامة، وتواتر عليه الأدلة  
الكثيرة؛ وأوها وأعلاها جميعاً دليلاً القرآن؛ فقد تضمن القرآن الوعد الإلهي بحفظ هذا  
الكتاب: «إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ» (الحجر: ٩)، «لَا يَأْتِيهِ الْبَطْلُونُ مِنْ بَيْنِ  
يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنَزِّلُ مِنْ حَكِيمٍ حَسِيبٍ» (فصلت: ٤٢)، «إِنَّ عَلَيْنَا جَمِيعُهُ وَقُرْءَانُهُ»  
(القيمة: ١٧).

واستشهاد المعارض بآية سورة البقرة «مَا نَسَخَ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُسِّيَّتْ نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ  
مِثْلَهَا» (البقرة: ١٠٦) على حدوث تغيير في القرآن، ضرب من التعميم والتعميم في آن  
واحد، فالآية أولاً تُسند عملية النسخ إلى الله تعالى، لا إلى محمد<sup>رض</sup>؛ وإذن فلا دخل له<sup>رض</sup>

(١) الرنجان . تاريخ القرآن ص ١٩ والزركشى . البرهان ج ١ ص ٢٣٨.

(٢) انظر : أبو عبد الله الرنجان . تاريخ القرآن . ص ص ٥٠ - ٥١ .

في النسخ، أو الإنساء، كما لم يكن له دخل في الوحي والتنزيل؛ وهذا واضح في الآية، إذ المتحدث هو الله، ويظهر هذا المعنى ويفكده ما أورده الله تعالى على لسان النبي ﷺ في القرآن: ﴿وَإِذَا تُلَأِّنَ عَلَيْهِمْ إِيمَانَنَا بَيْتَنَا قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا أَتَتْ بِقُرْءَانٍ غَيْرَ هَذَا أَوْ بَدْنَهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّلَهُ مِنْ تِلْقَائِنِي نَفْسِي إِنْ أَتَبْعِي إِلَّا مَا يُوَحَّى إِلَيَّ إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ قُلْ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَلَوَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا أَدْرِكُمْ بِهِ فَقَدْ لِمَتُ فِيهِمْ كُمْ عُمْرًا مِنْ قَبْلِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ فَمَنْ أَظَلَّهُ مِمَّنْ أَفْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذِبَ بِغَايَتِهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْمُجْرُومُونَ﴾ (يونس: ١٥-١٧).

فِي هَذَا الْمَوْضِعَ لِمَا طَلَبَ الْكُفَّارُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ أَنْ يَأْتِيهِمْ بِقُرْآنٍ غَيْرَ هَذَا الْقُرْآنِ  
الَّذِي جَاءُهُمْ بِهِ، أَوْ يَبْدِلُهُ، وَيَعْدِلُهُ، لِيُوَافِقَ هُوَاهُمْ، وَيُصَادِفَ رَضَاهُمْ فِي غَيْرِ الْحَقِّ، أَمْ  
اللَّهُ تَعَالَى نَبِيُّهُ ﷺ أَنْ يَقُولَ لَهُمْ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ أَنْ يَتَدْخُلَ، عَلَى أَيِّ نَحْوٍ مِنَ الْأَنْهَاءِ، فِي الْقُرْآنِ؟  
بَلْ إِنَّهُ مُتَّبِعٌ لِمَا يُوحَى إِلَيْهِ وَمُبْلَغٌ لَهُ . وَقَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى عَلَى لِسَانِ رَسُولِهِ ﷺ: "مَا يَكُونُ لِي  
أَنْ أَبْدِلَهُ، مِنْ تِلْقَائِي نَفْسِي" مَا يُوحَى بِأَنِّي إِمْكَانٌ تَبْدِيلٌ الْقُرْآنِ إِنَّمَا هُوَ اللَّهُ تَعَالَى، وَلَيْسَ  
لِمُحَمَّدٍ ﷺ؛ وَفِي هَذَا تَأكِيدٌ لِلْمَعْنَى الَّذِي قُلْنَا، بِعِبَارَةٍ أُخْرَى أَنَّ النَّسْخَ فِي الْقُرْآنِ اللَّهُ تَعَالَى،  
وَهُوَ يُخْتَلِفُ عَنِ التَّحْرِيفِ تَامًا، فَالتَّحْرِيفُ مِنْ فَعْلِ الْبَشَرِ، وَتَقْحِيمُهُمْ عَلَى كَلَامِ اللَّهِ عَزَّ  
وَجَلَّ، وَالْقُرْآنُ بِهَذَا يَنْفِي التَّبْدِيلَ عَنِ الْقُرْآنِ: ﴿وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ وَلَقَدْ جَاءَكُمْ مِنْ نَبِيٍّ  
الْمُرْسَلِينَ﴾ (الأنعام: ٣٤)، ثُمَّ إِنَّ النَّسْخَ لَا يَخْرُجُ عَنِ الْأَنْوَاعِ الْمُكَوَّنةِ لِمَا أَمْرَرَ بِهِ.  
بِعَمَورِهِ بِآخِرِ، فَأَبْدَلَ أَحَدَهُمَا مَكَانَ الْآخِرِ، وَكَلَّا هُمَا كَلَامَ اللَّهِ تَبارَكَ وَتَعَالَى وَحْكَمَهُ<sup>(١)</sup>.

والجمهور على أن النسخ يكون في الأحكام، والأوامر، والتواهي، والأخبار التي تتضمن ذلك؛ والنسخ بجيء بالرحمة، والتدرج بالعباد في التكاليف، ومراعاة أحواهم، فربما أنزل الله حكماً ما، يصلح للجماعة المخاطبة به وقت التنزيل، ثم يرفعه الله تعالى بعد ذلك لعدم الحاجة إليه؛ فالله تعالى مثلاً يحرى اللبن في ثدي الأم، ليغذى ولدتها، فإذا كبر الولد، وصار مستغنياً عن لبن أمها، رفع الله هذا اللبن وهكذا. ونقطة أخرى مهمة ينبغي معرفتها، وهي أن النسخ واقع في الموحى به، وليس في المثبت في ألم الكتاب، والناسخ وهو

(١) انظر: المحاسبي . العقل وفهم القرآن. تحقيق حسين القوّتلي بيروت . دار الكندي ودار الفكر ١٤٠٢هـ - ١٩٨٢ م ص ٦٥ ، ٢٤٣ ، ص ٦٥

الله تعالى قد راعى الظروف والأحوال وال الحاجات بالنسبة للمكلفين، كما راعاها في تنزيل القرآن منجماً. وقد تَسَخَّنَ تعالى كذلك أحكاماً وتكاليف كانت على أمم سابقة، وذلك من باب التخفيف على المسلمين.

والناسخ والمنسوخ في القرآن يعتبر من موضوعات القرآن ومن تعاليمه سبحانه وتعالى؛ والإيمان به واجب، كإيمان بثبوت الأحكام القرآنية وثباتها، وبأن كل آية في القرآن هي من كلام الله تعالى.

إن ما يشتمل عليه القرآن من ناسخ ومنسوخ معروف لأهل العلم من المسلمين؛ وهو قليل في كتاب الله. وقد ارتبط النسخ بوقت تنزيل القرآن، أما بعد وفاته ﷺ فغير جائز على الإطلاق<sup>(١)</sup>، ومن تحقق معرفته بالنسخ علم أن غالب ما وقع في القرآن من المنسأ، وأن من هذا النسخ ما يرجع لبيان الحكم الجمل، آخر بيانه لوقت الحاجة؛ أو هو خطاب واحد توسطه خطاب آخر غيره؛ أو هو خصوص من عموم؛ أو حكم عام لخاص؛ أو لمداخلة معنى في معنى. وينبغي أن تعلم أن أنواع الخطاب في القرآن كثيرة ومتنوعة، وربما خلط بعض الناس في فهم النسخ، ونوع الخطاب، مقدراً من الأول ما هو من الأخير<sup>(٢)</sup>.

ومن المفيد أن نلفت النظر إلى ما في قوله تعالى: ﴿مَا نَسَخَ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا ثُمَّ بَخْتَرَ مِنْهَا أَوْ بِمِثْلِهَا﴾ من سرّ ينبغي ملاحظته، وهو أن الله تعالى لم يُقل "ما ننسخ من القرآن" لأن القرآن لا يُنسخ، وإنما يُنسخ حكم في آية بحكم آخر ما، وكلا الحكمين يشملهما كلامه تعالى، كما أشرنا إليه فيما سبق. والقرآن ناسخ لما سقه من كتب، ومُهَمَّنْ عليها، وهو خاتمتها ولا يأتي بعده ناسخ له أبداً.

والنسخ ثابت بالقرآن، كما في الآية السابقة، وكما في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا بَدَّلْنَا آيَةً مَكَانَ آيَةً وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ﴾ (التحل: ١٠١). والعلم بالناسخ والمنسوخ واجب على كل مفسر وعالم بكتاب الله متضمن للفتووى؛ ولا يجوز لأحد أن يفسر القرآن، أو أن يُفتي إلا بعد أن يلم بهذا العلم. وقد قال الإمام على كرم الله وجهه لأحد القصاص: "أتعرف الناسخ والمنسوخ" قال: "الله أعلم"، قال: "هَلَكْتُ وَأَهْلَكْتَ"!<sup>(٣)</sup>

(١) انظر: البرهان ٤٠ / ٢.

(٢) المصدر نفسه ٤٤، ٤٣ / ٢.

(٣) البرهان ٢٩، ٢٨ / ٢.

والكلام في الناسخ والمنسوخ جد واسع ومتشعب؛ وقد صنف فيه جماعة من أهل العلم عظيمة<sup>(١)</sup>. والننسخ بعلم الله تعالى الكلي، وليس فيه بدأء، ولا هو فيه دليل على نقص علمه سبحانه وتعالى؛ والمعترضون على الننسخ من أهل الأديان، كاليهود والنصارى، لا يمكن أن يدللوا على استحالته عقلياً بطريقة حاسمة. وأضف إلى ذلك أن كتبهم تحمل أدلة كثيرة على جواز الننسخ؛ وقد رد عليهم وناقشهم بعض أئمة المسلمين كابن حزم الأندلسى<sup>(٢)</sup>، والشهرستانى<sup>(٣)</sup>، وغيرهم؛ والمقام لا يتسع للدخول في محيط هذا الموضوع الواسع، وفيما سُقناه كفاية.

ودعوى شخت وجولدزير بأن القول بالننسخ إنما استحدثه المتأخرن من الفقهاء، لإيجاد حلول لمشكلات ومعضلات فقهية، فقول حَدَّ مبتور؛ وقد بيَّنا أن رأى الجمهور، بل الإجماع، على جواز وقوع الننسخ في الأحكام.

## قصة الغرانيق

وأشار الكاتب إلى قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا يَنْهَى إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمَّيَّتِهِ، فَيَسْأَلُهُ اللَّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ تُحَكَّمُ اللَّهُ أَيْتَهُ، وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۝ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فُتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْقَاسِيَةُ قُلُوبُهُمْ ۝ وَإِنَّ الظَّالِمِينَ لَفِي شَيْقَاقٍ بَعِيدٍ ۝ وَلَيَعْلَمَ الَّذِينَ أُتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُمْ قُلُوبُهُمْ ۝ وَإِنَّ اللَّهَ لَهُادُ الَّذِينَ ءَامَنُوا إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ۝﴾ (الحج - ٥٢: ٥٤).

وأشار أيضاً إلى حكاية الغرانيق (تلك الغرانيق العلى وإن شفاعتهن لترنجي)، وقال: إن هذه الآيات الخاصة بالغرانيق تعتبر موضع تسلیم من الكتاب الغربيين، الذين رأوا فيها دلائل تاريخية تبعدها عن أن تكون وضعية أو ملفقة. ولكن ويلش على الرغم من هذا يعتبر القصة ملفقة، وهي في نظره من اختراع المفسرين، الذين ولدوها لتأييد نظرتهم في القول بالننسخ والمنسوخ.

(١) المصدر نفسه والموضع ، والفهرست ص٦٥. والإمام الغزالي. المستصنف من علم الأصول. ت: إبراهيم محمد رمضان بيروت دار الأرقام ج ١، ص ٣١٧ وما بعدها.

(٢) انظر: كتابه الفصل في الملل والنحل القاهرة، ط. صبيح الجزأين الأول والثانى، وكذلك رسالته في "الرد على ابن التغريبة اليهودي" ط. القاهرة بتحقيق عباس إحسان.

(٣) انظر: الشهرستانى الملل والنحل هماش كتاب الفصل السابق، وانظر أيضاً، السيوطي، الإتقان ج ١ ص ٥٩ - ٧٧.

ويرى الكاتب أن الآيات (١ : ٢٠) من سورة النجم، والتي قيل إن فقرة الغرانيق تخللتها، والآيات الأخيرة من هذه السورة، لا تمثل وحدة واحدة كما تصور القصة، ثم إن آية السجدة التي يقال إنه ﷺ سجد عندها، وسجد معه المسلمون والمشركون، متباعدة في الذكر؛ ولا تبعد أن تكون نزلت في المدينة وليس في مكة.

وفي هذه القرينة نشير إلى المستشرق "كيتي" حيث يرفض حكاية الغرانيق لضعف إسنادها. أما برتون، فيرى أنها من تفيفات الفقهاء، كما أشرنا إليه من قبل؛ ولكي يتضح خطأ المستشرين بخلاف نذكر ما أورده المفسرون في سبب نزول الآية؛ قالوا إن النبي ﷺ، وكان في رمضان في السنة الخامسة لنزول الوحي، لما رأى إعراض قومه عنه، وشق عليه ما رأى من مباعدتهم عما جاءهم به، تمنى في نفسه أن يأتيهم من الله ما يقارب بينه وبين قومه، وذلك لحرصه ﷺ على إيمانهم؛ فجلس ذات يوم في ناد من أندية قريش، كثير أهله، وأحب يومئذ أن لا يأتيه من الله شيء ينفرهم منه، وتمنى ذلك فأنزل الله تعالى سورة النجم، حتى بلغ قوله: ﴿أَفَرَءَيْتُمْ أَلَّا لَّتَ وَالْعَزَّىٰ ۚ وَمَنْوَأَ الْيَابِشَةَ الْأُخْرَىٰ﴾ ألقى الشيطان على لسانه تلك الغرانيق العلى منها الشفاعة ترتجي؛ فلما سمعت قريش ذلك فرحوا ومضى رسول الله ﷺ في قراءته، فقرأ السورة كلها فسجد وسجد المسلمون لسجوده وسجد الجميع من في المسجد من المشركين، فلم يبق في المسجد مؤمن ولا كافر إلا سجد سوى الوليد بن المغيرة، وأبي أحياحة سعيد بن العاص؛ إذ أخذ كل منهم حفنة من التراب من البطحاء، ورفعها إلى جبهتهما، وسجداً عليها، وذلك لأنهما كانا شيخين كبيرين فلم يستطعا السجود. وتفرق قريش وقد سرهم ما سمعوا من محمد ﷺ، وقالوا قد ذكر محمد آهتنا بأحسن الذكر، فلما أمسى رسول الله ﷺ أتاه جبريل عليه السلام فقال له: "ماذا صنعت، تلوت على الناس ما لم آتوك به عن الله، وقلت ما لم أقل"، فحزن رسول الله ﷺ حزناً شديداً، وخف من الله خوفاً عظيماً، حتى نزل قوله: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلَّقَ الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِهِ فَيَسْخُنَ أَلَّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ تَحْكِيمُ أَلَّهُ إِلَيْنَاهُ ۖ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ﴾ (الحج: ٥٢).

بعد أن ساق ابن كثير هذه الرواية علق عليها بقوله: "هذه رواية عامة المفسرين الظاهريين، أما أهل التحقيق فقد قالوا هذه الرواية باطلة موضوعة، واحتجوا على ذلك بالقرآن والسنة وبالعقل؛ أما من القرآن فقول الله: ﴿وَلَوْ تَقُولَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ﴾ ﴿لَا حَدَّنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ﴾ ﴿ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينِ﴾ ﴿فَمَا مِنْكُمْ مَنْ أَحَدَرَ عَنْهُ حَجَزَنِ﴾ ﴾<sup>(١)</sup> (الحاقة: ٤٤ : ٤٧). وبقوله تعالى: ﴿فُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّلَهُ مِنْ تِلْقَائِي نَفْسِي﴾ ﴾<sup>(٢)</sup> (يونس: ١٥)، وقوله: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنْ أَهْوَى﴾ ﴾<sup>(٣)</sup> (النجم: ٣)، ومضمون هذه الآيات كلها، ينافي ما حمله بعض المفسرين المتعلمين على سورة النجم بسبب دعوى الغرانيق. ولو كان النبي ﷺ قدقرأ عقيب آية سورة النجم، هذه الكلمات المفتراء "تلك الغرانيق" لكان قد ظهر كذب الله تعالى في الحال<sup>(٤)</sup>؛ تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيرًا.

هذه القصة نقلها المؤرخون وكتاب السيرة، واشتملت عليها كتب التفاسير، وتلقفها المستشركون فيما بعد وكأنها "الدنبيت" الذي سيفحرون به القرآن؛ وللأسف نجد من المسلمين من يجزم بصحتها غافلاً عمّا فيها من معارضه لقانون الوحي ولعصمة جميع الأنبياء.

ومن المهم أن نعرف أن حديث الغرانيق حديث منكر من جهة الرواية، ومن جهة الدررية؛ لم يخرجه أحد من أصحاب الكتب الستة الصحيحة، ولا رواة ثقة بسند سليم متصل؛ بل رواه جماعة بأسانيد ضعيفة واهية مقطوعة أو موضوعة، لا أصل لها، وإنما أولع به وبنثاله المفسرون والمؤرخون الملعون بكل غريب، المتلقفون من الصحف كل صحيح وسقيم<sup>(٥)</sup>.

وكان ينبغي أن يعرف هؤلاء المفسرون أن الاستدلال على امتناع تدخل الشيطان في قراءة النبي ﷺ أولى من محاولة تثبيت الرواية المتهافتة، والله تعالى يقول: ﴿وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَنٍ رَّجِيمٍ﴾<sup>(٦)</sup> (التكوير: ٢٥) ويقول: ﴿وَمَا تَنَزَّلَتْ بِهِ الْشَّيْطَنُينِ﴾<sup>(٧)</sup> ﴿وَمَا يَنْبَغِي لَهُمْ وَمَا

(١) انظر: الفخر الرازي. مفاتيح الغيب تفسير سورة النجم. وإسماعيل حقي. روح البيان. بيروت دار إحياء التراث العربي .١٤٠٥ - ١٩٨٥ م ج ٤٩ ص ٥١ ، وج ١٢ ص ٥٥.

(٢) انظر القاضي عياض. الشفاج ٢ ص ٢٨٩-٢٩٣.

يَسْتَطِيعُونَ ﴿٢١﴾ (الشعراء: ٢١٠ - ٢١١)، ويقول: « هَلْ أُنِيبُكُمْ عَلَىٰ مَنْ تَنْزَلُ  
الشَّيْطَانُ ﴿٢٢﴾ تَنْزَلُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكِ أَثْيَمٍ ﴿٢٣﴾ (الشعراء: ٢٢١ - ٢٢٢).

إن القول بصحة خبر الغرانيق ينافي حفظ الله تعالى للقرآن وللنبي ﷺ: « إِنَّا نَخْنُ  
نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴿٩﴾» (الحجر: ٩)، والعجيب أن يقع هذا الإلقاء الشيطاني في  
شهر رمضان، الذي تصعد فيه الشياطين، وفيه كان الرسول ﷺ يتلقى كثيراً بجبريل عليه  
السلام يدارسه القرآن.

والأعجب من ذلك أن الله تعالى ينفي في سورة النجم الكذب والضلال عن  
رسوله ﷺ، ويُقسم على صدقه فيما بلغ عنه بالتحم إذا هو، أى باختلال النظام الكوني  
المحكم كلها؛ وأن القرآن وحْيٌ أوحاه الله تعالى إليه. ثم يشير المستشرق بعد ذلك، وهذا  
مهم جداً، إلى حادثة المعراج وبالتضمين إلى حادثة الإسراء أيضاً.

إنه حسب رواية المفسرين، التي اعتمد عليها المستشرقون، فإن حكاية الغرانيق قد  
وقعت في السنة الخامسة منبعثة النبي، مع أن السورة تتحدث عن معجزة الإسراء  
والمعراج، التي وقعت قبل ذلك، أى قبل الهجرة بعام؛ وبالتالي يكون زعم المستشرق موير  
(Muir) وأمثاله، المبني على الروايات الضعيفة، بأن المهاجرين إلى الحبشة قد عادوا إلى  
مكة عندما سمعوا بالمصالحة بين محمد ﷺ وكفار قريش، زعماً لا أساس له؛ وحتى لو كان  
تاريخ وضع هذه الحكاية الملفقة متزامناً مع عودة المسلمين المهاجرين من الحبشة، لما صلح  
ذلك أن يكون سبباً في حد ذاته لعودتهم من الحبشة؛ وذلك لأن الروايات على اختلافها  
وهجوتها، تقول بأن فترة المصالحة المزعومة كانت قصيرة، عاد بعدها الموقف على ما هو  
عليه بين النبي ﷺ والكافار؛ وما كان للأخبار في مقدور هذا الزمان أن تصل بهذه السرعة  
من مكة إلى الحبشة؛ وما كان للمسلمين المهاجرين أن يعودوا قبل أن يتحققوا من صحتها  
وسلامتها قبل عودتهم؛ وكيف بالله يصدقون أن النبي ﷺ قد تصالح مع قريش على  
حساب الدين، الذي خرجوا بسببه عن الأوطان والأهل والديار، بعد أن عذبوا وأوذوا  
في سبيل الله تعالى! الحقيقة أئم عادوا عندما سمعوا بإسلام عمر بن الخطاب وإعلانه  
بالتحدي لقريش واستمراره في هذا التحدي. هذا هو الواقع وهذا هو الشيء المعقول  
والمحقق. ثم كيف يتمني الرسول ﷺ أن لا ينزل الله عليه شيئاً يفرق بينه وبين قومه

الكافرين؟ بالله متى اجتمع بهم رسول ﷺ، ومتى هادهم، وهو الذي صك أسماعهم، وصدع فيهم بأمر الله تعالى، وهو القائل لعمه أبي طالب (يا عم، والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر ما تركته حتى يُظهره الله، أو أهلك دونه) <sup>(١)</sup>.

"وقد ثبتت الحجة وأجمعت الأمة على عصمته ﷺ ونراحته عن مثل هذه الرذيلة، إما من تمنيه أن ينزل عليه مثل هذا من مدح آلة غير الله تعالى وهو كفر، أو يسرور (يتسلط) عليه الشيطان ويُشبه عليه القرآن حتى يجعل فيه ما ليس منه، ويعتقد النبي ﷺ أن من القرآن ما ليس منه حتى ينبهه جبريل عليه السلام، وذلك ممتنع في حقه ﷺ؛ أو يقول النبي ﷺ من قبل نفسه عمداً، وذلك كفر .. أو سهواً، وهو معصوم من هذا كله؛ واستحالة جريان الكفر على قلب النبي ﷺ أو لسانه لا عمداً، ولا سهواً .. أو أن يتشبه عليه ما يلقى الملك مما يلقى الشيطان؛ أو يكون للشيطان عليه سبيل؛ أو أن يقول على الله تعالى عمداً، ولا سهواً ما لم ينزل عليه ..." <sup>(٢)</sup>

ناهيك بما في الحكاية من تكلف في المواقف واحتلاف العبارات وغرابة؛ فجميع المشركون يسجدون إلا اثنين منهمما، يقضيان حفنة من تراب، ويسجدان عليها لضعفهما، مع أن السجدة جاءت في آخر السورة، وهم لا علم لهم بالسجود، وما كان لهم ليقلدوا حمداً <sup>عليه</sup> فيما لا يعلمون، وأن يغروا خطتهم هكذا سريعاً بجرد سماع بعض كلمات غير مفهومة تفصيلاً؛ وهو أمر يشق على النفوس، وبخاصة النفوس الموقرة بالحقد والغيبة؛ ومصادم كذلك لأحكام الطبائع والنفوس، وبخاصة العربية الجاهلية منها.

أضف إلى ذلك أن الحديث جَدُّ مُشكِّل، وليس له في الصحاح أصل ولا فرع، ولم يروه ثقةٌ يسند متصل؛ وإنما أولع به المفسرون والمؤرخون، المتيهون بكل غريب، المفتون بكل سقيم وصحيح دون تمييز كما أوضحناه. إن هذا الدين قد ابتلى بأهل الأهواء، والملائكة، والزنادقة الذين حاولوا أن يصلوا إلى تحريف القرآن وهيئات. ذكر القاضي عياض قول أبي بكر البزار أن هذا الحديث لم يُرَوْ عن النبي ﷺ بإسناد متصل؛ وإنما عُرف

(١) ابن هشام سيرة ج ١ ص ٢٤٠.

(٢) الشفاج ٢ ص ٢٩٣-٢٩٤.

عن الكلب؛ والكلبُ من لا تجوز الرواية عنهم. وقد أجمعت الأمة على عصمته <sup>(١)</sup>.  
وسئل محمد بن إسحاق عن هذه القصة فقال هي من وضع الزنادقة؛ وقد صنف فيها كتاباً. وقال الإمام أبو بكر أحمد بن الحسين البهقى إن هذه القصة غير ثابتة من جهة  
النقل، وطعن في روايتها.

وللإمام الرازى نظرات متعمقة ومستوعبة لشعب هذه المسألة ذكرها في تفسيره  
"مفاتيح الغيب" في سياق تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا يَنْهَا إِلَّا  
إِذَا تَمَكَّنَ أَلْقَى الشَّيْطَانَ فِي أُمَّيَّتِهِ ﴾ الآيات (الحج: ٥٢). <sup>(٢)</sup>

وروى البخارى في صحيحه أن النبي ﷺ قرأ سورة النجم وسجد فيها المسلمون  
والمرشكون والإنس والجن، ولم يذكر فيها حكاية الغرانيق. وروى هذا الحديث من عدة  
طرق وليس فيه ذكر الغرانيق.

وإن كنا نتردد في قبول إمكان سجود المشركين مع رسول الله ﷺ، لأن الله تعالى  
يقول: ﴿ فَمَا هُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴾ <sup>(٣)</sup>  
(الانشقاق: ٢٠ - ٢١). ويضيف القاضى عياض أن هذه القصة تستحيل نظراً وعرفاً، لأن  
الكلام لو صحت روايته لكان بعيد الالتمام متناقضاً يترجح فيه المدح بالذم، ضعيف النظم،  
مخخل التركيب، ولما كان النبي ﷺ ولا من بحضرته من المسلمين، وصناديد (شجعان)  
المشركين من يخفى عليه ذلك؛ وهذا لا يخفى على أدنى متأمل، فكيف من راجح حكمه  
واتسع في باب البيان ومعرفة فصيح الكلام علمه !!

ويضيف القاضى عياض دليلاً عقلياً وتاريخياً على ضعف القصة ووضعها السقيم  
أنه من عادة المنافقين ومعاندى المشركين، وضعفة القلوب، والجهلة من المسلمين نفورهم  
لأول وهلة، وتخليط العدو على النبي ﷺ لأقل حادثة، وتعييرهم للMuslimين والشيماتة  
بهم، الفينة بعد الفينة؛ وارتدى من في قلبه مرض من أظهر الإسلام لأدنى شبهة؛ ولم يُحُكَ  
أن أحداً ارتدى بعد تأثير هذه الحكاية الضعيفة؛ ولو صح وقوع هذه الحكاية لوجدت

(١) انظر: القاضى عياض الشفا ج ٢، ص ٢٩٢ - ٢٩١. وعبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الشعالي. تفسير الشعالي الموسوم  
بـ الجواهر في تفسير القرآن. بيروت. مؤسسة الأعلمى للمطبوعات. بدون تاريخ . ج ٣ ص ٨٤ ، ٨٥ .

(٢) انظر الفخر الرازى. مفاتيح الغيب ج ٧، ص ٢٩٨ وما بعدها. دار الغد / القاهرة ١٩٩٩

فريش بها على المسلمين الصولة (القهر)، ولأقاموا بها اليهود عليهم الحجة، كما فعلوا مكابرةً في قصة الإسراء؛ حتى أن بعض ضعاف المسلمين ارتدوا.

وما جاءت به رواية الغرانيق الضعيفة يُعد أشد وقعاً وأثخن إيلاماً لنفوس المؤمنين، فضلاً على نفوس الضعاف المتشككين من حادثة الإسراء، ومع ذلك فإنه لم يرد في هذه الرواية ما ورد في رواية الإسراء أن أحداً ارتد.<sup>(١)</sup>

وقال ابن العربي (٤٦٨ - ٥٤٣ هـ) "إنه لو حاز للشيطان أن يتمثل لرسول الله ﷺ، صورة أو صوتاً، ما أمناه على آية، ولا عرفنا منه باطلاً من حق. وإن الله قد عصم نبيه من الكفر والشرك فكيف يجريه الشيطان على لسانه"<sup>(٢)</sup>. ونقول بالإضافة إلى هذا الكلام، كيف يجهل النبي ﷺ صوت جبريل، أو يشبه عليه صوته بغيره، وبخاصة في شهر رمضان حيث كان جبريل يعارضه بالقرآن مرتين؛ وقد سمعه النبي ﷺ مراراً وتكراراً. ثم كيف يتصور عاقل أن النبي ﷺ يؤثر وصل قومه على وصل ربه. ومن الجحدي بالذكر أن نعرف أن النص الموضوع نفسه يحمل الدليل على بطلانه إذ أنه روى بعدة أشكال مختلفة؛ وهي على النحو التالي:

١ - "تلك الغرانيق العلی وإن شفاعتهن لترتجي".

٢ - "تلك الغرانيق العلي، وإن شفاعتها لترتجي وبروى لترتضى."<sup>(٣)</sup>

٣ - "الغرانيق العلي إن شفاعتهن ترجي".

٤ - "إن شفاعتهن ترجي" (بدون لفظة الغرانيق).

٥ - "إها هى الغرانيق العلي".

٦ - "وإهن هن الغرانيق العلي وإن شفاعتهن هي التي ترجي".

(١) الشفا ج ٢ ص ٢٩٤-٢٩٥

(٢) أبو بكر محمد بن عبد الله المعروف بابن العربي. أحكم القرآن. تحقيق محمد على البحاوي. بيروت. دار المعرفة، ودار الجليل ١٤٠٧ هـ / ١٩٨٧ م ج ٢ ص ١٢٩٩ وما بعدها.

(٣) الشفا ج ٢ ص ٢٨٨-٢٩٨

وهناك أشكال أخرى لهذه الكلمات المزعومة تغنى عنها هذه الستة؛ وهذا الاختلاف في رسم هذه العبارات المعدودة والمحدودة، لأكْبَر دليل على وضع هذه الحكاية. وأخيراً نسأل أين هو حتى اسم "الغرانيق"، فيما يعرف من "أدب الفترة"، أو "الأدب الجاهلي"، شعره ونثره؛ إن الكلمة لا وجود لها في شعر العرب. ولا يعرف أَلْبَتَةَ أن العرب سَمِّيَتْ آلفتها بهذا الاسم الغريب، كما لاحظ بحق الشيخ محمد عبده؛ ولم يُعرف أن العرب سمَّت الملائكة بالغرانيق كما زعم ابن الكلبي في روايته الضعيفة المردودة، ولا يمكن أن يخاطب القرآنُ العربَ بكلامٍ غريبٍ عليهم، وبخاصة ما يتصل بأكابر قضاياهم، وهي قضية الوثنية. يتبيَّن من كل هذا أن حكاية الغرانيق مدسوسَة على التفسير وعلى المحدثين، وهي من وضع زنديق مُدلِّس عدو للدين والأئمَّة. يقول القاضي عياض: "ولا شك في إدخال بعض شياطين الإنس أو الجن هذا الحديث على بعض مغفلِي المحدثين ليلبس به على ضعفاء المسلمين"<sup>(١)</sup>؛ وللأسف فقد تلقفها بعض المفسرين وبعض المحدثين وبعض من ينتسبون إلى العلم وجعل يتحايل على تأويتها وإثباتها والتوفيق بينها وبين الآيات، والأحاديث الواردة حول عصمة النبي ﷺ فأساء بذلك إلى الدين وفتح باباً للملحدين أن يشككوا في صحة القرآن وسلامة الإسلام. ومن هؤلاء ابن حجر العسقلاني حيث إنه قد دفع عنها وفند آراء القائلين ببطلانها وضعف آراءهم، وعَضَّدَ الروايات الواردة بها<sup>(٢)</sup>.

(١) الشفاج ٢ ص ٢٩٥.

(٢) انظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري ج ٨، ص ٤٣٩ - ٤٤٠ - ٤٤١ ، دار المعرفة - بيروت ١٩٦٠ م.

## الباب الثالث

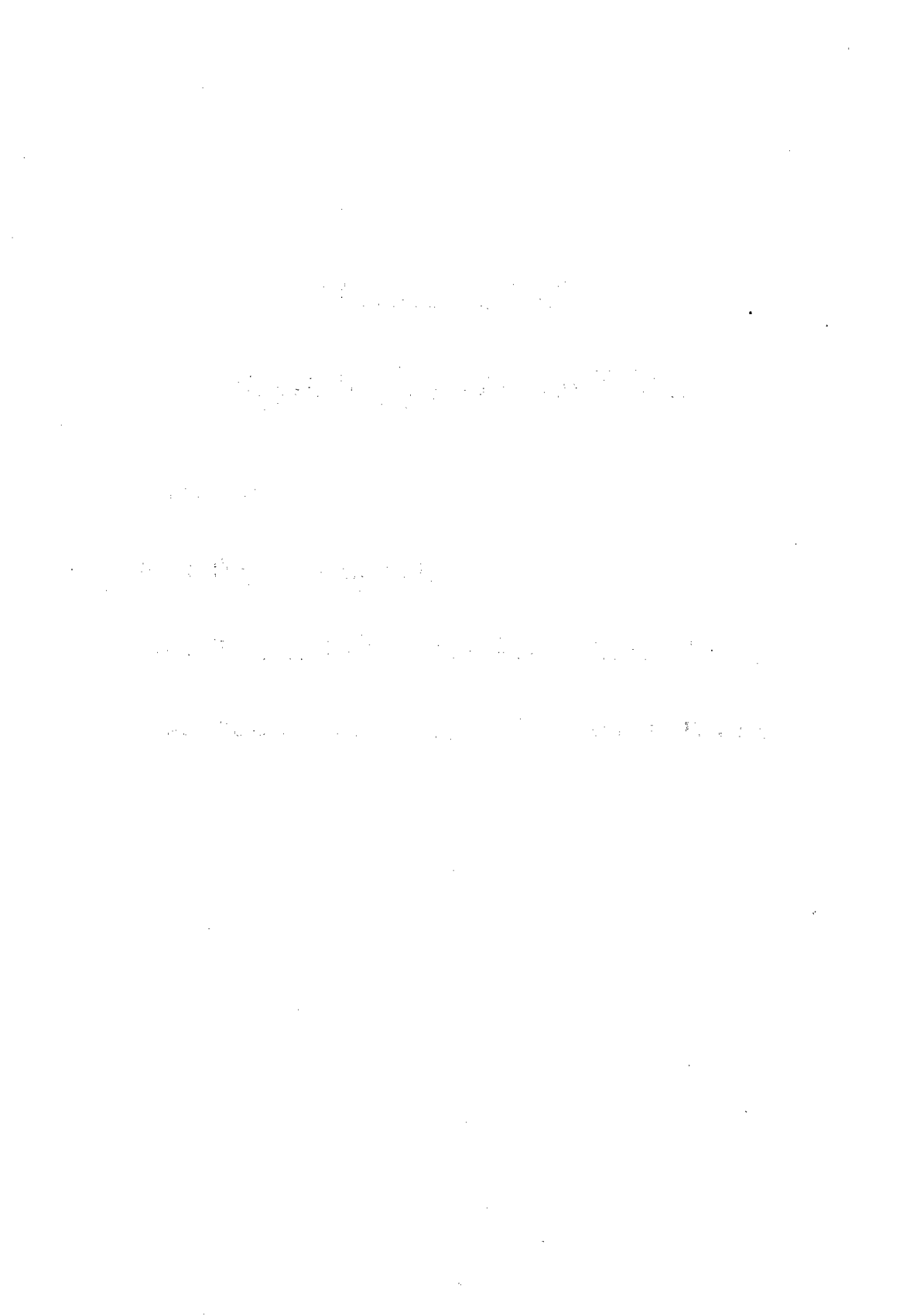
### تاريخ القرآن بعد سنة ٦٣٢ م

تمهيد

الفصل الأول ... جمع القرآن

الفصل الثاني ... القراءات المتنوعة ومصاحف الصحابة

الفصل الثالث ... كتابة "المصحف الإمام" واعتماد القراءات



## مَهِيَّةٌ

مَرَّ بِنَا أَنَّ الْقُرْآنَ كَانَ مَحْفُوظًا فِي الصِّدُورِ وَالسُّطُورِ فِي حَيَاةِ النَّبِيِّ ﷺ، وَكَانَ النَّبِيُّ يَأْمُرُ بِحَفْظِهِ وَتَلَوُّتِهِ وَيُشَرِّبُ بِالْأَجْرِ الْجَزِيلِ عَلَيْهِ؛ وَقَدْ اتَّخَذَ ﷺ كُلَّ الْوَسَائِلِ الْمُمْكِنَةِ لِضَبْطِ الْقُرْآنِ وَحْفَظِهِ، فَاتَّخَذَ عَدْدًا كَبِيرًا مِنْ كُتُبَ الْوَحْيِ، وَهُنَّ الْمُسْلِمُونَ عَنْ أَنْ يَكْتُبُوا شَيْئًا غَيْرَ الْقُرْآنِ، حَتَّى لا يَخْتَلِطَ الْقُرْآنُ بِغَيْرِهِ، أَوْ يَصِيبَهُ تَحْرِيفٌ مَا، عَلَيْهِ أَيْ نَحْوٌ مِنَ الْأَنْهَاءِ. وَالْأَدَلَّةُ عَلَى كِتَابَةِ الْقُرْآنِ، وَالْعِنَايَةُ بِهِ، كَثِيرَةٌ فِي الْقُرْآنِ، وَفِي حَدِيثِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَفِي شَوَّاهِدِ تَارِيخِ الدُّعَوَةِ.

مَهَدُ الْمُسْتَشْرِقِ بِكَلِمَةٍ قَبْلِ الدُّخُولِ فِي تَفَاصِيلِ الْمَوْضِعِ فَقَالَ: "إِنَّ تَارِيخَ جَمْعِ الْقُرْآنِ بَعْدَ وَفَاتِهِ مُحَمَّدًا، لَا يَرَالُ غَيْرَ وَاضْعَفِ (طَبِيعًا بِالنِّسْبَةِ لِهِ). وَإِنَّ إِعْدَادَ النَّسْخَةِ الرَّسِيمَةِ أَوِ الْقَانُونِيَّةِ لِلْقُرْآنِ، قَدْ مَرَّ بِثَلَاثِ مَرَاحِلٍ عِنْ تَطْوِيرِهَا، يَصُعبُ وَضْعُ تَارِيخِ مُحَمَّدٍ لِكُلِّ مَرْحَلَةٍ مِنْهَا. وَإِنَّ الاعْتِقَادَ السَّائِدَ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ، هُوَ أَنَّ الْقُرْآنَ كَانَ مَحْفُوظًا، بِطَرِيقَةٍ شَفْهِيَّةٍ، ثُمَّ كُتِّبَ أَثْنَاءَ حَيَاةِ النَّبِيِّ صَلَوَاتُ اللَّهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ، أَوْ بَعْدِ مَوْتِهِ بِقَلِيلٍ، عِنْدَمَا جُمِعَ وَرُتِّبَ لِأَوَّلِ مَرَّةٍ بِوَاسْطَةِ الصَّحَابَةِ، ثُمَّ ظَهَرَتِ النَّسْخَةُ الْإِمَامِيَّةُ أَوِ الْمَصْحَفُ الْإِمَامِيُّ فِي عَهْدِ الْخَلِيفَةِ عُثْمَانَ بْنِ عَفَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ".

يَقُولُ وَيَلِشُ: "إِنَّ مَعْظَمَ الْمُسْتَشْرِقِينَ يَقْبِلُونَ النَّقَاطَ الْأَسَاسِيَّةَ لِمَا يَقُولُهُ الْمُسْلِمُونَ حَوْلَ جَمْعِ الْقُرْآنِ؛ وَلَكِنَّ يَوْجِدُ الْآنَ مُشَكَّلَاتٍ أُخْرَى تَعْتَرِضُ وَجْهَ النَّظرِ إِلَيْهِ، هَذَا، بِالْإِضَافَةِ إِلَى الصَّعْوَبَاتِ الْمُعَتَادَةِ فِي تَقِيمِ الْمَصَادِرِ إِلَيْهِ، وَالَّتِي نَظَمَهَا عِلْمُ مَصْطَلِحِ الْحَدِيثِ. وَمِنْ جَانِبِنَا فَإِنَّا نَلَاحِظُ أَنَّ مَهْمَةَ إِعْدَادِ كِتَابَةِ تَارِيخِ الْقُرْآنِ لِيُسْتَسْهِلَ؛ بَلْ هِيَ أَكْثَرُ تَعْقِيْدًا فِي الْحَقِيقَةِ، وَذَلِكَ لِأَنَّ الْمَصَادِرِ الْقَدِيمَةِ تَحْتَوِي عَلَى آلَافِ مِنِ الْأَشْكَالِ النَّصِيَّةِ الْمُخْتَلِفَةِ، وَالَّتِي لَا تَوْجِدُ فِي أَيِّ مُخْطُوطٍ يَعْرَفُهُ الْمُسْتَشْرِقُونَ".

ثم يقول: "إن المسلمين المتأخرین، باستثناء القليل منهم، قد أظهروا اهتماماً يسيراً بمشكلة إعادة كتابة تاريخ المصحف". واعتبر الكاتب أن أهم المصادر الغربية في دراسة هذا الموضوع هو كتاب نولدك (*Geschichte des Qorans*). وبخاصة الجزء الثاني منه (١٩١٩)، والذي حققه ونصحه إف. اسكواللى، والجزء الثالث (Die Geschichte des ١٩٣٨)، والذي حققه ونصحه ج. برُجستراسر وبرترل

(<sup>(١)</sup>Korantexts)

---

(١) انظر : دائرة المعارف ص ٤٠٤ عمود ب.

# الفصل الأول

## جمع القرآن

القرآن كتاب الله أنزله من عالم الغيب إلى عالم القلب، قلب جبريل عليه السلام فحفظه، ثم قلب رسول الله عليه السلام فوعاه وثبتت به، ثم قلب المؤمنين بعد أن ظهرها الرحمن بالإيمان وهيأها لحفظه؛ وإلى جانب القلوب الوعائية حفظ الله تبارك وتعالى القرآن كتابةً في عهد النبي عليه السلام، فكان يكتب بأمره عليه السلام بأيدي الكتبة المؤمنين الذين اختارهم الله تعالى لكتابة وحيه على ما تستوي من مواد آنذاك، وحفظتها لتكون ظهيراً للقلوب والعقول التي كتب الله تعالى صفحاتها آيات الذكر الحكيم، فصارت العناية بالنص القرآني مضاعفة، فقد سد بذلك جميع المنافذ في وجوه المحرفين المنحرفين عن منهج الله تعالى، المعادين لكلامه ورسله من أن تصل إليه أيديهم، أو تناوله أسلتهم بالتغيير أو التبديل أو بالإضافة والخذف، فالقرآن معصوم من ذلك إلى يوم القيمة.

ومن إعجاز القرآن كذلك عصمتُه من التحرير، وجمعُه بهذه الطرق المختلفة حتى صار كتاباً بين دفتين، وانتشرت منه الآلاف بل الملايين من النسخ بين المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها يقرأ من الألواح ومن الأرواح في لغته الأصلية - اللغة العربية - هذا على الرغم من أنه انتشر في بلاد كثيرة لا تتكلم العربية، فقد تحولت هذه الملايين - التي تفوق الحصر - إلى اللغة العربية تعلمها من أجل القرآن، وحبًا فيه؛ بل لقد حفظت القرآن فكان هو مُعينها على تعلمها؛ ولقد حافظ المسلمون على كتاب رحيم حرصاً منهم أن يصيّبهم ما أصاب الكتب الإلهية السابقة من تحرير أو تصحيف، واستوى في الحفاظ على القرآن المسلم المعتمد وال الخليفة الآخر الناهي والرجل والمرأة، بل والطفل الغير.

وسوف نتناول في هذا الفصل عملية جمع القرآن من الموارد المفرقة حتى صار كتاباً بين دفتين، مُفتَدِين في ذلك مزاعم المستشرقين ودعوى العلمانيين من خصوم القرآن.

إن أشهر الروايات أو "الحكایات"، كما يسمىها المستشرق ويلش، التي تتحدث عن جمع القرآن في كتاب رسمي، هي رواية البخاري التي تقرر أن أول جمع للقرآن كان في عهد الخليفة الأول أبي بكر الصديق (٦٣٢ - ٦٣٤)، يعني أنها كُتِّبَت بعد سنتين من وفاة النبي ﷺ، وقبل أن نعرض وجهة نظر الكاتب في هذه المسألة ونناقشه فيها، من الضروري أن نورد أهم الروايات الخاصة بطريقة جمع القرآن<sup>(١)</sup>.

من هذه الروايات الواردة في طريقة جمع القرآن، كما في "كتاب المصاحف" لابن أبي داود، وغيره هي تلك التي رواها عبد الله قال حدثنا عمرو بن على بن بحر قال حدثنا أبو داود قال حدثنا إبراهيم بن سعد حدثنا الزهرى قال أخبرني عبيد بن السباق أن زيد بن ثابت حدثه، قال: أَرْسَلَ إِلَيَّ أَبُو بَكْرَ مَقْتُلَ أَهْلَ الْيَمَامَةِ، وَكَانَ عِنْدَهُ عُمَرُ، فَقَالَ إِنَّ هَذَا أَتَانِي فَقَالَ إِنَّ الْقَتْلَ قَدْ اسْتَحْرَرَ بِالْقِرَاءَ، وَإِنِّي أَخْشَى أَنْ يَسْتَحْرِرَ الْقَتْلُ بِالْقِرَاءَ فِي سَائِرِ الْمُوَاطَنِ، فَيَذَهِّبُ الْقُرْآنُ، وَقَدْ رَأَيْتُ أَنْ تَجْمَعُوهُ، فَقَلَّتْ لِعُمَرَ كَيْفَ تَفْعَلُ شَيْئًا لَمْ يَفْعَلْهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؟ فَقَالَ عُمَرُ هُوَ وَاللَّهُ خَيْرٌ؛ فَلَمْ يَزِلْ يَرْاجِعُ إِلَيْهِ شَرْحُ اللَّهِ صَدْرِي لِلَّذِي شَرَحَ اللَّهُ لِهِ صَدْرِهِ، وَرَأَيْتُ فِيهِ الْأَرْأَى؛ فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ إِنَّكَ شَابٌ (أَوْ رَجُلٌ) عَاقِلٌ، وَقَدْ كُنْتَ تَكْتُبُ الْوَحْيَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ، لَا تَتَهْمِمُكَ، فَأَكْتَبْهُ. قَالَ فَوَاللَّهِ لَوْ كَلَفُونِي نَقْلُ جَبَلٍ مِنَ الْجَبَالِ مَا كَانَ بِأَنْتَ نَقْلُ عَلَيَّ مِنْهُ، فَقَلَّتْ لَهُمَا كَيْفَ تَفْعَلُنِي شَيْئًا لَمْ يَفْعَلْهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؟ قَالَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرٌ هُوَ وَاللَّهُ خَيْرٌ؛ فَلَمْ يَزِلْ أَبُو بَكْرٍ، وَعُمَرٌ يَرْاجِعُنِي إِلَيْهِ شَرْحَ اللَّهِ صَدْرِي لِلَّذِي شَرَحَ لَهُ صَدْرِهِ، وَرَأَيْتُ فِيهِ الْأَرْأَى؛ فَتَبَيَّنَتِ الْقُرْآنُ أَنْسَخَهُ مِنَ الصَّحْفِ وَالْعَسْبِ وَاللَّخَافِ وَصَدْورِ الرِّجَالِ، حَتَّى رَأَيْأَ؟ فَتَبَيَّنَتِ الْقُرْآنُ أَنْسَخَهُ مِنَ الصَّحْفِ وَالْعَسْبِ وَاللَّخَافِ وَصَدْورِ الرِّجَالِ، حَتَّى فَقَدَتْ آيَةً كَتُبْتُ أَسْمَعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُهَا: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ﴾ (التوبه: ١٢٨) فَالْتَّمَسْتُهَا فَوَجَدْتُهَا مَعَ خَزِيمَةَ بْنَ ثَابَتَ فَأَتَبَتَهَا فِي سُورَتِهَا. (قال أبو داود: اللَّخْفُ - الْحَجَارَةُ الرَّفَاقُ)<sup>(٢)</sup>.

حدثنا أبو اليمن أخبرنا شعيب عن الزهرى قال أخبرني بن السباق ثم أن زيد بن

(١) البخاري - فضائل القرآن ، باب ٣ ، ابن حجر - فتح الباري ٩ / ٩ .

(٢) ص ٧ . وانظر أيضاً السيوطي "الإتقان" ١٦٥ / ١ - ١٦٦

ثابت الأنباري رحمه الله وكان من يكتب الوحي قال أرسل إلى أبو بكر مقتل أهل اليمامة وعنه عمر فقال أبو بكر إن عمر أتاني فقال إن القتل قد استحر يوم اليمامة بالناس وإنني أخشى أن يستحر القتل بالقراء في المواطن فيذهب كثير من القرآن إلا أن تجتمعوه وإنني لأرى أن تجمع القرآن قال أبو بكر قلت لعمر كيف أفعل شيئاً لم يفعله رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه فقال عمر هو والله خير فلم يزل عمر يراجعني فيه حتى شرح الله له لذلك صدري ورأيت الذي رأى عمر قال زيد بن ثابت وعمر عنده جالس لا يتكلم فقال أبو بكر إنك رجل شاب عاقل ولا تفهمك كنت تكتب الوحي لرسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه فتبعد القرآن فوالة لو كلفني نقل جبل من الجبال ما كان أنتقل على مما أمرني به من جمع القرآن قلت كيف تفعلان شيئاً لم يفعله رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه فقال أبو بكر هو والله خير فلم أزل أراجعه حتى شرح الله صدري للذى شرح الله له صدر أبي بكر وعمر فقمت فتبعد القرآن أجمعه من الرقاع والأكتاف والعسب وصدور الرجال حتى وجدت من سورة التوبة آيتين مع خزيمة الأنباري لم أجدهما مع أحد غيره: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَنِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ فَإِنْ تَوَلُوا فَقُلْ حَسْنَى اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ <sup>(١)</sup>، وكانت الصحف التي جمع فيها القرآن ثم أبي بكر حتى توفاه الله ثم عمر حتى توفاه الله ثم حفصة بنت عمر.

حدثنا عبد الله قال حدثنا على بن حرب قال حدثنا جعفر بن عون عن إبراهيم ابن إسماعيل الأنباري عن الزهرى عن عبيد بن السباق عن زيد بن ثابت قال دعاني أبو بكر فقال إنك رجل شاب كنت تكتب الوحي بين يدي رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه اجمع القرآن فاكتبه فوالة لو كلفوني نقل الجبال كان أيسراً على من الذى كلفنى فجعلت أتبع القرآن من صدور الرجال ومن العسب ومن الرقاع ومن الأضلاع فقدت آية كنت أسمعها من رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه لم أجدها عند أحد فوجدها عند رجل من الأنصار

(الأحزاب: ٢٣) «مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَرْ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَأُوا تَبْدِيلًا ﴿٢٣﴾» فألحقتها في سورتها من المصحف، فكانت الصحف عند أبي بكر حتى مات، ثم عند عمر حتى مات ثم عند حفصة.

حدثنا عبد الله قال حدثنا محمد بن يحيى قال حدثنا عثمان بن عمر قال حدثنا يونس عن الزهرى قال أخرين ابن السباق عن زيد بن ثابت قال وحدثنا يعقوب بن إبراهيم قال حدثنا أبي عن ابن شهاب عن عبيد بن السباق أن زيد بن ثابت حدثه [وهذا حديث عثمان] قال أرسل إلى أبو بكر مقتل أهل اليمامة فأتيته وعنده عمر رضي الله عنه فقال أبو بكر إن عمر أتاك فقال: إن القتل قد استحر بأهل اليمامة من قراء القرآن وأنا أخشى أن يستحر القتل بالقراء في المواطن فيذهب كثير من القرآن لا يُوعَى (أي لا يحفظ)، وإن أرى أن تأمر بجمع القرآن فقلت لعمر: كيف أفعل شيئاً لم يفعله رسول الله ﷺ؟ فقال: هُوَ وَاللَّهُ خَيْرٌ؛ فلم يزل يراجعني في ذلك حتى شرح الله للذك صدرى، ورأيت فيه الذي رأى عمر، قال زيد وعمر حالس عنده لا يتكلم فقال عمر: إنك شاب عاقل لا تفهمك وكنت تكتب الوحي لرسول الله ﷺ؟ فتبين هذا القرآن فاجتمعه. فوالله لو كلفوني نقل جبل من الجبال ما كان بأتقل على ما كان أمروني به من جمع القرآن قلت وكيف تفعلون شيئاً لم يفعله رسول الله ﷺ؟ ولم يزل أبو بكر يراجعني حتى شرح الله صدرى بالذى شرح له صدر أبي بكر وعمر فجمعت القرآن، أجمعه من الأكتاف والأقباب والعصب وصدور الرجال حتى وجدت آخر سورة التوبه مع خزيمة بن ثابت الأنصارى لما (لم) أجدها مع أحد غيره «لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مَّنْ أَنْفَسِكُمْ عَرِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿٢٤﴾ فَإِنْ تَوْلُوا فَقْلَنْ حَسَنَى اللَّهُ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴿٢٥﴾»، قال يعقوب في حديثه فكانت الصحف عند أبي بكر حياته حتى مات ثم عند عمر حياته حتى مات؛ ثم عند حفصة بنت عمر رضي الله عنها.

حدثنا عبد الله قال حدثنا عبد الله بن محمد بن النعمان قال حدثنا محمد قال حدثنا أبو جعفر عن الريبع عن أبي العالية أئمّة جمعوا القرآن في مصحف في خلافة أبي بكر فكان رجال يكتبون ويلى عليهم أبي بن كعب فلما انتهوا إلى هذه الآية من سورة براءة: «وَإِذَا مَا أُنْزِلَتْ سُورَةً نَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَيْهِ بَعْضٌ هَلْ يَرَكُمْ مِنْ أَحَدٍ ثُمَّ أَنْصَرَفُوا صَرَفَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ بِأَهْمَمْ قَوْمٍ لَا يَفْقَهُونَ»<sup>(١)</sup>، فظنوا أن هذا آخر ما أنزل من القرآن فقال أبي: إن رسول الله ﷺ قد أقرني بعدهن آيتين: «لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ»<sup>(٢)</sup> فَإِنْ تَوَلُّوْا فَقُلُّنَّ حَسَبَنِي اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ»<sup>(٣)</sup> ، قال فهذا آخر ما أنزل من القرآن، ففتح الأمرا بما فتح به، لقول الله جل ثناؤه: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ إِلَّا أَنَّ فَاعْدُدُونَ»<sup>(٤)</sup> (الأنباء: ٢٥)

حدثنا عبد الله قال حدثنا أبو الطاهر قال أخبرنا ابن وهب قال أخبرني مالك عن ابن شهاب عن سالم وخارجة أن أبي بكر الصديق كان جمع القرآن في قراطيس وكان قد سأله بن ثابت النظر في ذلك فأبي حتى استعان عليه بعمر ففعل وكانت تلك الكتب عند أبي بكر حتى توفى ثم عند عمر حتى توفى ثم كانت عند حفصة زوج النبي ﷺ فأرسل إليها عثمان فأبانت أن تدفعها إليه حتى عاهدها ليردّتها إليها فبعثت بها إليه فنسخها عثمان في هذه المصاحف ثم ردّها إليها فلم تزل عندها ، حتى أرسل مروان فأخذها فحرقها<sup>(٥)</sup>؛ وذلك لأن المصاحف كانت قد نسخت وانتشرت.

يعلق ويلش على هذه الروايات بقوله إن المسلمين قبلوا هذه الروايات على أنها صحيحة تاريخياً، وأن ما فيها حق لا شك فيه، مع أن هناك مشكلات صعبة تحيط بها،

(١) التوبة: ١٢٧

(٢) الحافظ أبي بكر عبد الله بن أبي داود سليمان بن الأشعث السجستان (ت: ٣١٦هـ) كتاب المصاحف تحقيق الدكتور آرثر جفرى ط أولى ١٣٥٥هـ ، ١٩٣٦م المطبعة الرحمانية ص ٥ - ٩، والزركشي. البرهان في علوم القرآن ج ١ / ٢٣٢

حيث توجد روايات أخرى في كتب الأحاديث المعتمدة تناقض موضوع هذا الحديث وهكذا فإن ويلش يرفض هذه الروايات ويعتبرها وضعية لأنسباب قد تؤهّلها كما سنبينه.

يعول الكاتب كثيراً على الاختلاف بين الروايات في حديث "جمع القرآن" دون بذل أي محاولة أو جهد للجمع بينهما، أو حتى قراءتها نقدية في ظل واقع القرآن وحياة النبي ﷺ، وحرص الصحابة الشديد على حفظ كتاب الله تعالى؛ أضف إلى ذلك أن الاختلاف بين هذه الروايات اختلف ظاهرياً أو شكلي يمكن إزالته، على سبيل المثال فإن تفسير الرواية التي أخرجها ابن أبي داود من طريق الحسن أن عمر بن الخطاب سأله عن آية من كتاب الله، فقيل كانت مع فلان، قتل يوم اليمامة، فقال: إِنَّ اللَّهَ وَأَمْرَهُ بِجَمْعِ الْقُرْآنِ؛ فكان أول من جمعه. قال السيوطي إسناده منقطع، والمراد بقوله: أول من جمعه، أي أشار بجمعه<sup>(١)</sup>.

ومعنى منقطع الإسناد أي أنه موقوف على التابعي قوله أو فعله<sup>(٢)</sup>. وليس يطعن بذلك أو غيره في شدة اهتمام المسلمين بجمع القرآن، أو في أن أبا يكر رضي الله عنه كان أول من جمعه في صحف. وكون عمر سأله عن آية، معناه أنه كان يعرفها، وإلا كيف يسأل عنها بالتحديد، ويحاجب عليها بالتحديد كذلك؛ هذا ما يجب ملاحظته. ويمكن أن يقال أيضاً إن سؤال عمر جاء أثناء جمع زيد للقرآن، حيث كان هو أحد الثلاثة الم وكلين بالمهمة موضع البحث، وإن سؤال عمر عن الآية كان من حيث كونها مكتوبة بحضور النبي ﷺ لا غير، وهذا تفسيره الرواية التي أخرجها ابن أبي داود من طريق يحيى بن عبد الرحمن بن حاطب. قال: قَدِمَ عمر، فقال: "من كان تلقى من رسول الله ﷺ شيئاً من القرآن فليأت به؛ وكانوا يكتبون ذلك في الصحف، والألواح، والعسب، وكان لا يقبل من أحد شيئاً حتى يشهد له شاهدان"<sup>(٣)</sup>.

(١) السيوطي . الإنegan ١ / ١٦٦ ، ١٧٠

(٢) السيوطي تدريب الراوى تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف - القاهرة - جـ ١ ص ١٩٤

(٣) السيوطي - الإنegan ١ / ١٦٧ - ١٦٨

وهذا يدل على حيطة عمر بن الخطاب وزيد بن ثابت الشديدين بالقرآن حيث كانوا لا يكتفيان بمجرد وجود الآية مكتوبة، حتى يشهد عليها من تلقاها سعياً من رسول الله ﷺ، ولا ينبغي أن ننسى أن زيداً كان يحفظ القرآن كله؛ وهذا السبب تم اختياره للقيام بجمع القرآن.

قال السحاوي في جمال القراء في طبيعة هذا الإشهاد: "يشهدان أن ذلك المكتوب كتب بين يدي رسول الله ﷺ، أو أنه من الوجوه التي نزل بها القرآن".  
وقال أبو شامة (ت: ٦٩٥): "إن غرضهم أن لا يكتبو إلا من عين ما كتب بين يدي النبي ﷺ لا من مجرد الحفظ". قال: "ولذلك قال زيد في آخر سورة التوبية، لم أجدها مع غيره، يعني أنه لم يجدها مكتوبة مع غيره، لأنه كان لا يكتفي بالحفظ دون الكتابة".  
وإلا لاستطاع زيد ﷺ وحده أن يملأ كله من حفظه؛ ومعنى هذا الكلام أن الشهادة كانت تكليف لإثبات أن هذه الآية أو تلك كانت مما كتب في حضرة النبي ﷺ؛ وهذا يعني من جانب آخر أن الصحابة كانوا يُجمِّعون على أن القرآن قد كتب كله بين يديه ﷺ، وأفهم اجتهادوا غاية الاجتهاد في ألا ينال القرآن تحريف؛ ويعتبر حديث جمع أبي بكر للقرآن لأول مرة هو الأصل في الباب، الذي ينبغي أن ترد إليه جميع الأقوال، وتصحح عليه كل الروايات.  
آخر إسناده في أبا شيبة في "المصاحف" عن الليث بن سعد، قال: "أول من جمع القرآن أبو بكر، وكتبه زيد، وكان الناس يأتون زيد بن ثابت، فكان لا يكتب آية إلا بشاهدي عدل ...".

وقد مرّ بنا قول الحارث المحاسبي أن النبي ﷺ كان يأمر بكتابة القرآن أولاً بأولٍ وأنه كان يستوثق بنفسه من سلامه نقل كتاب الوحي؛ وأن القرآن كان مكتوباً في الرقاع والأكتاف والعنق؛ وأن أبو بكر هو الذي أمر بنسخه من هذه المواد المتفرقة إلى الصحف فصار مجموعاً.

وفي موطن ابن وهب عن مالك، عن ابن شهاب، عن سالم بن عبد الله، عن عمر قال: جمع أبو بكر القرآن في قراطيس وكان سأله زيد بن ثابت في ذلك فأبى حتى استعان بعمر ففعل<sup>(١)</sup>.

(١) السيوطي. الإنegan . ص ١٦٨ ، والزركشي . البرهان ٢٣٣ / ٢٤٠ - ٢٤١

وفي مغازى موسى بن عقبة، عن ابن شهاب قال: "لما أصيَّبَ الْمُسْلِمُونَ بِالْيَمَامَةِ فَرَعَ أَبُو بَكْرٍ، وَخَافَ أَنْ يَذَهَّبَ مِنَ الْقُرْآنِ طَائِفَةً، فَأَقْبَلَ النَّاسُ بِمَا كَانَ مَعَهُمْ وَعِنْدَهُمْ حَتَّى جَمَعَ عَلَى عَهْدِ أَبِي بَكْرٍ فِي الْوَرْقِ، فَكَانَ أَبُو بَكْرٌ أَوَّلُ مَنْ جَمَعَ الْقُرْآنَ فِي الصُّحْفِ".

ويقرر ابن حجر أن جمع أبي بكر للقرآن مؤيد بالأخبار الصحيحة المترادفة<sup>(١)</sup>.  
وأما ما أورده ابن أبي أشنة في كتاب "المصاحف" وهو غريب جداً (أن أول من جمع القرآن في مصحف، هو سالم مولى أبي حذيفة، أقسم ألا يرتدى برداء حتى يجمعه فجمعه ...) الحديث، قال السيوطي إسناده منقطع أيضاً، ومحمول على أنه كان أحد الجامعين بأمر أبي بكر، وربما كان سالم موكلًا بجمع المواد التي كتب عليها القرآن على سبيل المثال، فدخل في روع بعض الناس وهم في طبيعة دوره<sup>(٢)</sup>؛ فقالوا إنه أول من جَمَعَ الْقُرْآنَ؛ ونقل ابن أبي أشنة هذا القول دون تحيص؛ ومن الجدير بالإشارة إليه أن ابن أبي أشنة نقل إلينا رواية أخرى أوثق من تلك الرواية الغربية، وهي أقصى بالحقيقة الثابتة حول جمع القرآن. هذه الرواية الأخيرة نقلها ابن أبي أشنة عن فقيه مصر، الليث بن سعد، تقول الرواية إن أول من جمع القرآن أبو بكر، وكتبه زيد، وكان الناس يأتون زيد بن ثابت، فكان لا يكتب آية إلا بشاهدي عدل<sup>(٣)</sup>. ويشبه تلك الرواية ما ورد من أن علياً كان أول من جمع القرآن؛ ومعناها كسابقتها أن علياً جَمَعَ القرآنَ كله يعني أنه حفظه بأكمله.

وما نلفت النظر إليه أن ابن النديم قد أورد في "الفهرست" هذا العنوان: (الجُمَاعَ للقرآن على عهد النبي ﷺ) - بمعنى حفاظه، وعَدَ ابن النديم من هؤلاء الحفاظ علي بن أبي طالب، وسعد بن عبد الله بن النعمان بن عمرو بن زيد، وأبو الدرداء، ومعاذ بن جبل، وزيد بن ثابت، وأبي بن كعب.

(١) المصدر نفسه.

(٢) المصدر نفسه .

(٣) الإنقاـن ج ١، ص ١٦٦-١٦٧.

وقد يكون جَمْعُ عَلِيٍّ للقرآن، بمعنى كتابته في صحف من حفظه، كأن يكون كتب نسخة بنفسه خاصة به؛ فقد أورد ابن النديم أيضاً عن علي: "أنه رأى من الناس طيرة<sup>(١)</sup> عند وفاة النبي ﷺ فأقسم أنه لا يضع عن ظهره رداءه حتى يجمع القرآن، فجلس في بيته ثلاثة أيام، حتى جمع القرآن؛ فهو أول مصحف جمع فيه القرآن من قلبه، وكان المصحف عند أهل جعفر؛ ورأيت أنا في زماننا عن أبي يعلى حمزة الحسني - رحمه الله - مصحفاً قد سقط منه أوراق بخط على بن أبي طالب يتوارثه بنو حسن على مر الزمان"<sup>(٢)</sup>.

إذا اعتمدنا هذه الرواية يكون الإمام علي إذن، هو أول من جمع القرآن، بمعنى أنه كتبه لنفسه من حفظه، ويكون جَمْعُه للقرآن في صحف، هو أول جمع بالنسبة لعلي لا غير، وعلى أي حال، فإن هذا الخبر لا يعني إطلاقاً أن القرآن لم يجمع في حياة النبي ﷺ. فقد مر بنا أن النبي صلى الله عليه وسلم أخبر أن القرآن المكتوب على الرقاع، واللخاف، والعظماء، كان في الرداء في الحجرة التي كان النبي ﷺ ينام فيها.

ونقل ابن النديم أيضاً عن محمد بن إسحاق، أن محمد بن الحسين كان رجلاً جماعاً للكتب؛ وقد وجد في خزانته مصحفاً بخط خالد بن أبي الهياج صاحب على رضي الله، ثم وصل هذا المصحف إلى أبي عبد الله بن حان؛ وبقي هذا المصحف محفوظاً على الرغم من ضياع الكتب والوثائق المهمة والنادرة التي كانت في خزانة محمد بن الحسين<sup>(٣)</sup>.

وقد أشرنا من قبل إلى أن لفظة "القرآن" تستعمل في معنى "حفظ" وهي من قوله تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمِيعهُ وَقُرْءَانُهُ﴾ ﴿فَإِذَا قَرَأَنَاهُ فَائِتُبْ قُرْءَانُهُ﴾ (القيامة: ١٧-١٨).

(١) الطيرة والطيرورة أي الخفة والطيش قال الكمي:

وحملك عز إذا ما حلمت وطيرتك الصاب والمخضرل

(ابن منظور - لسان العرب - بيروت - دار صادر - ١٤١٠ - ١٩٩٠) ج ٤ ص ٥١٠ - ٥١١ .

(٢) ابن النديم - الفهرست . ص ٤١ - ٤٢ .

(٣) الفهرست ، ص ٦٠ - ٦١ .

وبهذا المعنى وردت كلمة "جمع" في كلام عبد الله بن مسعود، قال : "من جمع القرآن فقد حمل أمراً عظيماً، وقد أدرجت النبوة بين جنبيه إلا أنه لا يوحى إليه" فجمع هنا يعني حفظ؛ ومنه قول السيوطي: "ظفرت بامرأة من الصحابيات جمعت القرآن" وهى، على ما أورد ابن سعد في الطبقات، "ورقة بنت عبد الله بن الحارث"، وكان رسول الله ص يزورها ويسمى بها الشهيدة، وقد حفظت القرآن كلها، وأمرها النبي ص أن تؤم أهل بيتها في الصلاة<sup>(١)</sup>. وأما بخصوص ما قيل من أن عثمان هو الذي جمع القرآن؛ فصحيح لكن بشرطه، فعثمان ص جمع القرآن لكن معنى مختلف عن جمع أبي بكر له. لقد كان جمعه بغرض تجميع المسلمين على قراءة واحدة، وكان جمع القرآن على عهد عثمان هو الجمع الثالث، وليس الجمع الأول.

روى البخارى عن أنس أن حذيفة بن اليمان قدم على عثمان، وكان يغازى أهل الشام في أرمينية وأذريجان مع أهل العراق فأفزع حذيفة اختلافهم في القراءة، فقال لعثمان أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا اختلاف اليهود والنصارى؛ فأرسل عثمان إلى حفصة رضي الله عنها أن أرسل إلىنا الصحف ننسخها في المصاحف، ثم نردها إليك... الحديث؛ وشكل عثمان جماعة تقوم بذلك، ووضع لها منهج العمل<sup>(٢)</sup>.

وهذا هو جمع عثمان بن عفان ص وما تميز به، إنه جمع قراءة، كما ذكرنا، لا جمع صحف فقط؛ فقد كان القرآن مجموعاً محفوظاً عند حفصة بنت الخليفة عمر بن الخطاب ص، في صحف كانت تسمى الربعة<sup>(٣)</sup>؛ وفي حديث البخارى المذكور، ما يفيد شيوخ القرآن بين الناس، وحفظ الأطفال له، وعنابة الأمة كلها به، وينبغي إلا يفوتنا ملاحظة اندراج الخليفة عثمان ص وبم胄وته حذيفة بن اليمان، لتنازع الناس في طريقة كتابة القرآن وطريقة قراءتهم له؛ وفي هذه القرينة نذكر أنه كم هو عجيب أن

(١) انظر الإنقاذ ٢٠٣/١ - ٢٠٤.

(٢) البخارى "فضائل القرآن"، والسيوطى "الإنقاذ" ١٦٩/١، والزركشى . البرهان ٢٣٦/١

(٣) المصدر نفسه . ١٧٠

يحفظ الأطفال، والصغار والنساء، والرجال، دستور الأمة الذي ينظم حياتها، ويُعدها لآخرها، على هذا النحو. إن الدستور الإسلامي ليس من احتراف الكبار ولا من عمل المختصين فحسب شأنه شأن سائر الدساتير الأخرى، بل هو دستور متفرد ومتغلل. واضح من هذه الرواية وغيرها من الروايات الأخرى أن ظهور اللهجات والحرروف في قراءة الناس للقرآن كانت قد اتسعت باتساع أعداد المسلمين، وباتساع البلدان الإسلامية في عصر الخليفة عثمان أكثر من اتساعها في عهد غيره من الخلفاء؛ فقد أخرج ابن أبي أشنة، من طريق أبى أيوب عن أبى قلابة قال: حدثني رجل من بنى عامر يقال له أنس بن مالك قال: "اختلقو في القراءة على عهد عثمان حتى اقتل الغلمان والمعلمون فبلغ ذلك عثمان بن عفان رض فقال: عندى تكذبون به وتلحنون فيه، فمن نأى عنى كان أشد تكذيباً وأكثر منكم لحناً، يا أصحاب محمد اجتمعوا فاكتبوا للناس إماماً فاجتمعوا فكتبوا. فكانوا إذا اختلفوا وتدارعوا في آية قالوا هذه أقربها رسول الله صل فلاناً، فيرسل إليه وهو على رأس ثلاثة من المدينة ويقال له كيف أقرأك رسول الله صل آية كذا فيقول كذا وكذا، فيكتبونها، وقد تركوا بذلك مكاناً".

وفي رواية لابن أبي داود: "أن عدد الذى جمعهم عثمان لكتاب المصحف الإمام، كانوا اثنى عشر رجلاً من قريش والأنصار، وأن عثمان كان يتعاهدهم (أى يتبعهم في عملهم) وأئمهم كانوا يكتبون حسب العَرْضَةِ الْأَخِيرَةِ"، أى آخر مرة راجع فيها النبي صل القرآن على جبريل صل<sup>(١)</sup>.

وقال ابن التين وغيره في الفرق بين جمٌع عثمان، وجَمْعٌ مَنْ قبله: "الفرق بين جمٌع أبى بكر وجمٌع عثمان، أن جمٌع أبى بكر كان لخشية أن يذهب من القرآن شيء بذهاب جملته، لأنه لم يكن مجموعاً، فجمعه في صحائف مرتبًا لآيات سوره على ما وقفهم عليه النبي صل، وجَمْع عثمان كان لـمَا كثُر الاختلاف في وجوه القراءة حتى قرعوا بلغاتهم، لاتساع اللغات (اللهجات) فأدى ذلك بعضهم إلى تخطئة بعض، فخشى

(١) ابن أبي داود كتاب المصحف ص ٩ والسيوطى الاتقان ١ / ١٧٠ .

(أى عثمان) من تفاقم الأمر في ذلك، فنسخ تلك الصحف في مصحف واحد مرتبًا لسوره، واقتصر من سائر اللغات على لغة قريش محتاجاً بأنه نزل بلغتهم. وإن كان قد وسع في قراءته بلغة غيرهم رفعاً للحرج والمشقة في ابتداء الأمر. فرأى أن الحاجة إلى ذلك قد انتهت، فاقتصر على قراءة واحدة هي قراءة العرضة الأخيرة للقرآن؛ ثم إن القراءات الأخرى لم تكن واجبة ولا ملزمة وإنما نزلت للتيسير<sup>(١)</sup>. كان جمع عثمان إذاً بغرض جمْع الناس على قراءة واحدة حسماً لادة الخلاف بينهم. وفي النص الذى سقناه أن الناس كانوا قد اختلفوا في القراءة لا في القرآن، لأنهم كانوا يقرءون بالحروف المتعددة، وهى ما نزل به جرير أيضاً لتيسير حفظ القرآن في أول الأمر، وكان قصد عثمان هو جمْع الناس على القراءة الثابتة عن رسول الله ﷺ في العرضة الأخيرة وجمعهم على مصحف واحد، لا تقديم فيه ولا تأخير، ولا منسوخ تلاوته مع مثبت، ولا تأويل ولا تفسير، وذلك لأن بعض من كانوا يكتبون القرآن كانوا يثبتون أيضاً تفسير الآية بهامش صحفهم أو مصاحفهم، وذلك خشية دخول الفساد والشيبة على من يأتي بعدهم.

ويزيدنا المعاينى بياناً في هذا الموضوع فيقول إنه لما خشى عثمان الفتنة عند اختلاف أهل العراق والشام في حروف القراءات؛ حمل الناس على قراءة واحدة بمعرفة من شهد التنزيل من المهاجرين والأنصار؛ فأما قبل ذلك فقد كانت المصاحف (أى مصاحف بعض الصحابة التي كتبوها لأنفسهم) مكتوبة بوجوه من القراءات المعلقات على الحروف السبعة التي نزل بها القرآن. وقد قال على: "لو وليت لعملت بالمصاحف عمل عثمان بها"<sup>(٢)</sup> وهو القائل أيضاً: "أعظم الناس في المصاحف أحراً، أبو بكر، رحمة الله على أبي بكر، أول من جمع كتاب الله"<sup>(٣)</sup>. وأخرج ابن أبي داود بسنده صحيح عن سويد بن غفلة قال: قال على: "لا تقولوا في عثمان إلا خيراً. فوالله ما فعل الذي فعل في المصاحف إلا عن ملأِ منا، قال ما تقولون في هذه القراءة؟ فقد بلغنى أن بعضهم

(١) ابن جرير الطبرى - جامع البيان في تفسير القرآن (بيروت - دار المعرفة ١٣٩٢هـ - ١٩٧٢م) ج ١ والسيوطى الإتقان / ١٤٠، ١٤٢.

(٢) المصدر نفسه ١٧١ - ١٧٢.

(٣) البخارى . خلق أفعال العباد ضمن عقائد السلف ص ١٧٨ . والرقان . مناهل العرفان ١/ ٢٥٣.

يقول: إن قراءتي (وليس قرآن) خيرٌ من قراءتك، وهذا يكاد يكون كفراً (لأنه يؤدي إلى الكفر بشيء من القرآن نزل به جبريل) فلنا بما ترى؟ قال: أرى أن يجمع الناس على مصحف واحد فلا تكون فرقة، ولا اختلاف، فلنا نعمَّ ما رأيت". وقال على كرم الله وجهه: "لا تقولوا كان عثمان حراق المصاحف"<sup>(١)</sup> وأما ما وردت به الروايات من أسماء متعددة بالنسبة لعملية جمع القرآن، فإنه يدل على أن عنابة المسلمين قد بلغت الغاية القصوى بهذا الكتاب العظيم، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد.

ولا عبرة بعد ذلك بما رُوى بطريق الآحاد، إذا تضمنَ ما يخالف الإجماع على حفظ القرآن وضبطه نصاً، وقراءة. وأما ما دُسَّ على عثمان، وتلقفته الألسن والأقلام من أنه حرق المصاحف، أو أنه أمر بحرقها بعد أن وضع المصحف الإمام، وأنه أبطل القراءات الأخرى بعد أن ثبتَ قراءة واحدة منها، فهو افتراء وضلالٌ إذ لم يكن عثمان خليفة إلا والجزيرة العربية كلها مملوقة بال المسلمين، والمصاحف منتشرة، والمساجد آهلة بالعباد والحافظ والقراء، يعلمون الصبيان والنساء؛ يصدق هذا أيضاً على سائر حواضر الإسلام وقراه ومحاله.

يتضح لنا من هذا أن جمع عثمان، وجمع أبي بكر قبله، كان معروفاً لكل الصحابة وكان موضع التسليم منهم. ولو كان غير أبي بكر جمَع القرآن، بالمعنى الذي سقناه، لظهر ذلك واشتهر بين الصحابة، وإذن فالتفيق بين الروايات، وإزاحة ما يوهم الاختلاف بينها، هو السبيل الوحيد لإقرار المسألة؛ أما أن يتحذذ البعض من الخلاف الظاهري والفارق الشكلي بين الروايات طریقاً إلى الطعن فيها بالكلية، وبالتالي التشكيك في سلامة النص القرآن، فهو أمر مستبعد نخلاً وعقلاً.

إن دعوى الكاتب إذن، بأن بعض المصادر الإسلامية تؤكِّد عدم وجود نسخة مجموعة معتمدة للقرآن قبل عثمان، خطأً ناتج عن سوء قراءة وسوء فهم لهذه المصادر.

(١) السيوطي - الإنegan ١٧٠ / ١٧١

أما المستشرقان كتاني وإسکوالى فيشككان في صحة رواية واقعة اليمامة التي كانت سبباً في جمع القرآن قائلين بأن عدد الذين استشهدوا في هذه الموقعة من الحفاظ الذين ذكرهم المصادر قليل، وهذا يعني أن خبر واقعة اليمامة لا يصلح أن يكون سبباً لازداج الخليفة عمر، ودعوته لجمع القرآن. ولذلك فإن إسکوالى يذكر أن الذين استشهدوا من الحفاظ من الصحابة في موقعة اليمامة كانوا اثنين فقط؛ هذا على الرغم من أن بعض المصادر تحدد عددهم بأربعينائة وخمسين من جملة من قُتلوا في هذه الموقعة، وعددهم نحو الألف<sup>(١)</sup>. وبينما تذكر بعض المصادر الأخرى أن عدد القراء الذين استشهدوا في هذه المعركة كانوا سبعين شهيداً<sup>(٢)</sup>.

ومهما يكن الأمر فإنه ليس من المعقول أن نشكك في صحة الرواية بمجرد الشك، أو بمجرد مقاضاة عصر وجيل باسم العقل، وباسم الشك العلمي، وليس من المعقول أيضاً أن تقوم قائمة الصحابة وفيهم رئيس الدولة الخليفة أبو بكر الصديق رض المعروف بحكمته ورذانته، ويشفقون هذا الإشراق على القرآن، بمجرد قتل اثنين من الحفاظ، وأن يلغ الحال بأبي بكر أن يقول (إن القتل قد استحر يوم اليمامة بقراء القرآن)، وإن أحسني أن يستحر القتل في المواطن، فيذهب كثير من القرآن<sup>(٣)</sup>. يقول الكاتب إن واقعة اليمامة لا يمكن وحدها أن تشكل قاعدة أو خطة جمع القرآن، ولكنها ربما تفيد في معرفة أن بعض أجزاء من القرآن مما كتب في حياة محمد صل وبقيت بعد وفاته صل قد جُمعت في هذا الوقت.

وهذا خطأ بالطبع وتجاوز لظاهر النص، فمجموع الروايات التي نقلناها، وبالذات رواية البخاري، تقرر وبوضوح تام، أن القرآن كان مكتوباً على عهد رسول الله صل على مواد متفرقة؛ وأن هذه المواد قد استخدمت في الجمع الأول للقرآن على

(١) الطبرى "تاريخ الطبرى"، حوادث سنى ١١ ، ١٢ والزرകشى ، البرهان ٢٢٣/٢ .

(٢) الزرقان . مناهل ١ / ٢٥٠ .

(٣) البرهان ١ / ٢٣٢ .

عهد أبي بكر الصديق رض. وقد نوهنا من قبل أن كلمة "جمع" تحمل في طيامها الدليل على أن القرآن كان مكتوباً بالفعل على مواد متفرقة. ونزيد هنا ما رواه الحاكم في المستدرك بسند على شرط الشيغرين عن زيد بن ثابت رض قال: "كنا عند رسول الله صل نوَلُفُ القرآن من الرقاع ... " الحديث <sup>(١)</sup>. يعني نكتب ما نزل من الآيات المتفرقة ونضعها في سورها، ثم نجمعها معًا بإشارة النبي صل.

يعلق الكاتب على ما ورد في هذه الرواية الخاصة بتكليف زيد بن ثابت بعهدة جمع القرآن واحتياره دون غيره مجرد أنه كان كاتب وحى النبي صل. فيقول إن هذا التوصيف لمُؤهلات زيد، قد أدى دوراً له مغزاً في إخراج النص المعتمد أو الرسمي للقرآن. يحاول ويلش بهذا أن يقول إن الروايات الخاصة بمؤهلات زيد بن ثابت، إنما جاءت كمبرر لاحتياره للقيام بعهدة جمع القرآن، وأنها قد وُضعت أو لُفِّقت بغرض الترويج للنص.

ويزعم ويلش كذلك أن هناك من الأسباب والمبررات ما يجعلنا نشك في صحة هذه الرواية من وجهاً نظر تاريجية، ويرى ويلش أن الغرض من وضع هذه الحكاية، في الأغلب الأعم، كان هو التعريم على دور محمد صل والتعميم عليه في إعداد نص مكتوب للقرآن، يعني بيده الشريفة وبخطه صل; وهو ما ناقشناه فيه من قبل، هذا أولًا. وأما ثانياً: يقول الكاتب فإن التقليل من دور عثمان بن عفان رض في كتابة نص رسمي للقرآن، يعني أن عثمان كان هو أول من جمع القرآن، وهذا إصرار عجيب من ويلش وإهدار لقيمة الروايات الكثيرة التي تصادم رأيه في هذه المسألة.

وثالثاً: يرى الكاتب في هذه الرواية مجرد محاولة لإثبات أفضلية المصحف العثماني أو أولويته على المصاحف التي كتبت قبله، والمصاحف الأخرى التي كانت مصاحبة له. هذه اجتهادات ويلش، وليس يُلام أحدٌ على اجتهاده، وإنما يلام على إصراره بأن ما

---

(١) الإتقان ١/١٦٤

لديه هو الصواب، وأن ما عند غيره، هو بالضرورة، الخطأ، ويُلام المرء كذلك على إهمال قيمة الأدلة العلمية، وإهدار مدلولاتها من أجل تأييد نتائج وضع مسبقاً.

إننا لا نشك في صحة روایات جمع القرآن، لأن الأدلة على صحتها كثيرة ومتضافة؛ وجود القرآن بنصه المنزّل حتى اليوم حير شاهد على جهود المسلمين وجهادهم في حفظ القرآن. "والحقُّ يَدْفَعُ ثُرَّهَاتِ الْبَاطِلِ" (١).

ونعود مرة أخرى إلى هذه النقطة لنلقى بعض الضوء على دور عثمان بن عفان في جمع القرآن. ذكرنا فيما سبق، أن القرآن كان مبثوثاً في الأمصار الإسلامية في الجزيرة العربية، ومصر، والبحرين، وعمان، واليمن، والعراق، وبلاط فارس، وغيرها. وكانت المصاحف موجودة بكثرة في كل هذه البلاد؛ وكان القراء يملؤنها بأعداد لا يحصيها إلا الله تعالى (٢)؛ فلو قصد عثمان ما ادعوه، لما قدر عليه أصلاً؛ فقد كان في هذه البلدان عند موت الخليفة عمر رضي الله عنه، مائة ألف مصحف؛ وأما القول بأن عثمان جمع الناس على مصحف واحد، وأمر بحرق ما عداه من المصاحف، فباطل؛ إنما كتب عثمان المصحف الإمام، بإقرار من جميع الصحابة لسدّ الباب على المحرّفين والمبطلين من أن يشكوا في القرآن، وأيضاً ليكون هذا المصحف بمثابة الحكم عند الخلاف والقاضي عند التنازع. وكانت القراءات المتعددة دائرة وسائلة بين المسلمين، وهي موجودة إلى اليوم، مضبوطة وبمجموعه، وهي جزء من التنزيل؛ بل إن القراءات الشاذة قد وجدت من يهتم بها ويجمعها (٣)، حتى ما يناسب إلى الرافضة من الزعم بتحريف عثمان للقرآن قد لا يكون صحيحاً. وعلى الرغم من أن الروافض ليسوا من فرق المسلمين، فإن هذا القول المنسوب إليهم يحتاج إلى إعادة نظر؛ إذ يُصر بعض علماء الشيعة على تبرئتهم من اهتمام عثمان بتحريفه للمصحف، ويعلن بعض أعلام

(١) شطرة من بيت ذكره ابن حني في الحصائرص ١ / ٣٣٧ .

(٢) انظر : ابن حزم الفصل في الملل والنحل ٢ / ٧٩ .

(٣) الفصل ٢ / ٨٢ وما بعدها .

الشيعة اعتقادهم في سلامة القرآن من التحريف بالزيادة أو النقصان وبأنه لم يتغير أبداً  
منذ نزل على محمد ﷺ<sup>(١)</sup>.

وإذاً فخبر حرق عثمان لبعض المصاحف يمكن فهمه على أنه كان يقصد به  
مصاحف خاصة لبعض الصحابة من رأوا الاستغناء عنها، فأمر عثمان عندئذ بحرقها  
إكراماً لكلام الله تعالى من أن تذروه الرياح، أو تدوسه الأقدام، أو يُمتهن على أي نحو  
من الأشخاص.

وهلْ أن عثمان قد استطاع أن يحرق المصاحف في موطن ما، فكيف بالمواطن  
الأخرى؟ وإذا كان عثمان قد استطاع حرق المصاحف، فهل كان يستطيع قتل الحفاظ  
الذين حفظوا المصحف حرفاً حرفاً، وتعلموا قراءته وإعرابه وبالغته وأحكامه... الخ؟  
ينبغي أن ننظر فيما ورد في الرواية التي استشهد بها الكاتب، من أن عبد الله بن  
مسعود قد اعترض على فعل عثمان، وأنه أمر المسلمين في الكوفة بإمساك مصاحفهم؛  
وهذا صحيح جاءت به بعض الروايات عن ابن مسعود، وقد كان هذا العمل اجتهاداً  
منه لا طعناً في عمل عثمان، ولا بتهمة للقرآن؛ فقد ورد عنه أيضاً رجوعه عن ذلك،  
ودخوله في الإجماع بشأن توحيد القراءة، وجمعها في مصحف إمام<sup>(٢)</sup>.

ودعوى أن مصحف عبد الله بن مسعود كان مختلفاً عن مصحف عثمان،  
فباطلة، إنما يضم مصحف عبد الله بن مسعود قراءة بلا شك، وقراءة بلا شك هي  
قراءة عاصم المشهورة عند جميع أهل الإسلام شرقاً وغرباً يقرأ بها المسلمون وهي مما  
صح تنزيله<sup>(٣)</sup>. بل إننا لنقرأ في كتاب "المصحف" لابن أبي داود (ت: ٣١٦ هـ) في  
الجزء الأول منه، هذا العنوان "رضاء عبد الله بن مسعود لجمع عثمان ~~بها~~ المصاحف".

(١) الطبرى على الفضل بن الحسن جمع البيان في تفسير القرآن تحقيق السيد هاشم المخلاتى والسيد فضيل الله العبطانى بيروت. دار المعرفة ١٤٠٦ هـ - ١٩٨٦ م ج ١ ص ١١٠، وقارن بما أورده موسى جار الله فى الوشيعة فى نقد عقائد الشيعة. تحقيق جماعة من كبار العلماء - القاهرة - مكتبة الكليات الأزهرية - ١٩٨٤ ص ١١٦.

(٢) الإتقان ١ / ٢٠٤ ، وكتاب المصاحف لابن أبي داود ص ١٦ ، ١٧ ، ١٨ .

(٣) ابن حزم الفصل في الملل والنحل ٢ / ٧٩ .

ونقل بإسناده عن فلفلة الجعفى قال: "فزعـت فـيمـن فـزـع إلـى عـبـد الله (هو ابن مسعود) فـي المـصـاحـف فـدـخـلـنـا عـلـيـه فـقـال رـجـل مـن الـقـوـم إـنـا لـم نـأـتـك زـائـرـين، وـلـكـنـا جـئـنـا حـيـن رـاعـنـا هـذـا الـخـيـر. فـقـال: إـنـ الـقـرـآن أـنـزـل عـلـى نـبـيـكـم مـن سـبـعـة أـبـوـاب، عـلـى سـبـعـة أـحـرـف (أـو حـرـوف)؛ وـإـنـ الـكـتـاب قـبـلـكـم كـانـ يـنـزـل (أـو أـنـزل) مـن بـاب وـاحـد عـلـى حـرـف وـاحـد مـعـنـاهـا وـاحـد" <sup>(١)</sup>.

ومـعـنـ كـلـام اـبـن مـسـعـود <sup>رض</sup> أـنـ الـقـرـآن تـعـدـد قـرـاءـتـه كـمـا تـعـدـد أـبـوـاب إـعـجازـه وـمـفـاهـيمـه؛ وـلـأـنـ الـقـرـآن إـنـا جـاء لـيـخـاطـب النـاس جـمـيعـا عـلـى اـخـتـلـاف أـلسـنـتـهـم وـلـهـجـاتـهـم فـنـاسـب أـنـ تـعـدـد وـجـوهـ قـرـاءـتـه، وـأـمـا الـكـتـبـ السـابـقـة عـلـى الـقـرـآن فـكـانـت لـأـقـوـامـ خـاصـة مـن ذـوـيـ الـلـسـان الـواـحـد لـا تـعـدـاهـم أـصـلـا. وـهـا هـوـ عـبـد اللهـ بـنـ مـسـعـود يـقـرـرـ أـيـضـاً أـنـ ما كـانـ مـعـهـ لـمـ يـكـنـ قـرـآنـاً آـخـرـ، وـلـا وـحـيـاً غـيرـ الـوـحـيـ الـذـي أـنـزل عـلـى مـحـمـد <sup>صل</sup>، وـإـنـا كـانـ بـحـرـدـ قـرـاءـةـ لـلـقـرـآنـ نـفـسـهـ قـدـ تـخـلـفـ فـي بـعـضـ الـحـرـوفـ يـقـولـ: "لـقـدـ أـخـذـتـ مـنـ فـيـ (فـمـ) رـسـوـلـ اللهـ <sup>صل</sup> سـبـعـينـ سـوـرـةـ، وـإـنـ زـيـداًـ بـنـ ثـابـتـ لـصـيـنـ مـنـ الصـيـبـيـانـ ... <sup>(٢)</sup>".

فـقـرـاءـةـ زـيـدـ وـقـرـاءـةـ عـبـد اللهـ كـلـتـاهـا مـنـزـلـةـ؛ وـفـيـ كـلـ روـاـيـةـ جـاءـتـ باـحـتـاجـاجـ عـبـد اللهـ بـنـ مـسـعـودـ عـنـ دـمـضـ عـشـمـانـ لـهـ إـلـىـ جـلـةـ جـمـعـ الـقـرـآنـ، ذـكـرـتـ فـيـهـا عـبـارـةـ "مـنـ فـيـ رـسـوـلـ اللهـ"؛ وـمـعـنـ ذـلـكـ أـنـ الـاـخـتـلـافـ الـوـاقـعـ فـيـ الـقـرـاءـاتـ كـانـ لـمـزـيدـ الـحـرـصـ عـلـىـ الـقـرـآنـ وـلـيـسـ هـوـ بـالـاـخـتـلـافـ حـوـلـ الـقـرـآنـ. وـكـانـ عـبـد اللهـ جـدـ حـرـيـصـ، وـحـرـيـ بـهـ أـنـ يـكـونـ كـذـلـكـ، عـلـىـ تـجـرـيدـ الـمـصـحـفـ؛ وـمـنـ أـقـوـالـهـ: "لـا تـخـلـطـوا بـكـتابـ اللهـ مـا لـيـسـ مـنـهـ"؛ يـقـصـدـ وـضـعـ أـسـمـاءـ السـوـرـ وـأـرـقـامـهـاـ، وـالـإـشـارـةـ إـلـىـ أـجـزـاءـ الـقـرـآنـ فـيـ نـصـ الـمـصـحـفـ <sup>(٣)</sup>. وـكـانـ <sup>رض</sup> يـمـلـيـ الـمـصـحـفـ كـلـهـ مـنـ حـفـظـهـ، شـهـدـ لـهـ بـذـلـكـ الـكـبـارـ <sup>(٤)</sup>.

(١) الحافظ أبو بكر عبد الله بن أبي داود سليمان بن الأشعث السجستانى كتاب المصاحف . القاهرة - المطبعة الرحمانية ١٩٣٥ م - ١٣٢٥ هـ ١٨ ص.

(٢) المصدر نفسه ص ١٥ .

(٣) كتاب المصاحف ١٣٨ .

(٤) نفسه ١٣٦ - ٣٧ .

قال العلماء إن القرآن نزل بلغة قريش، التي هي اللسان العربي المبين الذي أشار إليه القرآن. قال ابن عبد البر في التمهيد: "قول من قال - نزل بلغة قريش - معناه عندي الأغلب، لأن غير لغة قريش موجودة في جميع القراءات من تخفيف الممزة ونحوها، وقريش لا تهمز"<sup>(١)</sup> وقال الشيخ جمال الدين بن مالك: "أنزل الله القرآن بلغة الحجازيين إلا قليلاً".

وذكر ابن مالك من القرآن ما فيه بغير لفحة قريش. قال أبو شامة والباقلان: "الأن اللهجة الحجازية كانت أفصى لهجات العرب وقريش أفصى العرب جميعاً وأدقها في اختيار لغتها وأصفي العرب طبيعة وسليقة"<sup>(٢)</sup>. وكون القرآن يحتوى على بعض ألفاظ غير قريش لا يعني أنه لم ينزل بلسان قريش. وهكذا يكون حكم المستشرقين على الرواية بالوضع اعتساف وإحجام وإهدار للأدلة وقرائن الأحوال؛ ولنا وقفة أخرى مع الكاتب عند تعرضه للغة القرآن الكريم.

يستمر ويلش في عرض رأى سكواللى فيقول: "إن الأسماء المعروضة في الروايتين للقيام بمهمة جمع القرآن لا يمكن أن يكون أصحابها هم الذين رشحهم عثمان"؛ ويتفق ويلش معنا في رفض دعوى أن عثمان قد أمر بحرق جميع النسخ الأخرى للقرآن؛ ويرى أنه من الصعب الاعتقاد بأن الاختلاف في قراءة القرآن في الصلاة، وتأثير ذلك على الغرزة كما في رواية حذيفة بن اليمان كان هو الدافع من وراء جمع عثمان للقرآن.

ويزعم ويلش: أن كل هذه العناصر المذكورة في القصة إنما تشير من بعيد، إلى أنه كان للاقصه وضع تاريخي لاحق؛ بعبارة أخرى أنها كانت محض روایات ملفقة؛ وأن إثبات حقصة في موضوع جمع القرآن إنما يمثل عنصراً ملفقاً آخر في رواية توثيق القرآن، إذ أنها أقحمت ب مجرد الربط بين الروايات، وذلك لإيجاد علاقة بين هذه

(١) الإتقان ٢ / ١٠٣.

(٢) بيانات مقاييس اللغة ص ٢٣ عبد الرحيم . اللهجات العربية في القراءات القرآنية. مصر. دار المعارف ١٩٦٩  
ص ٣٣. محمد أبو ليلة . النصرانية من وجهة نظر الإسلام (رسالة دكتوراه ١٩٨٤) الياب الثاني.

الروايات المختلفة لتقرير أن القرآن قد جُمع في عهد محمد ﷺ، وأبي بكر رضي الله عنه، وبالتالي يتم التوصل إلى سلامه نقل القرآن بطريق السندي المتصل كما يعتقد المسلمين.

ويزعم ويلش بالإضافة إلى ذلك، أن مصحف عثمان لم يكن بالنص الذي يخلو من الاختلاف والتنوع، حتى من حيث تناسق اللحن والشكل.

ومضى ويلش في استعراض آراء المستشرقين فيقول: "إن معظم الباحثين الغربيين قد قبلوا عنصراً آخر في هذه الروايات؛ مُؤَدَّاه أن زيداً بن ثابت قد قام بدورٍ في وضع الصن العثماني للقرآن، ولكن من الصعب تحديد طبيعة هذا الدور الذي قام به زيد؛ على أن هناك روايات أخرى تعطى مزيداً من الاحتمالات<sup>(١)</sup> في إمكان تحديد هذا الدور وطبيعته".

ويشتبه برتون إلى حد اعتبار أن مجموع الروايات، الخاصة بجمع القرآن، من وضع الخيال، وأن دور زيد بن ثابت رضي الله عنه البارز في هذه العملية إنما اختراعاً، لأنه كان يكتب وهو شاب للنبي ﷺ، وأنه كان من أواخر من مات من الصحابة إذ مات حوالي ٢٤٥هـ - ٦٦٥م) رضوان الله عليه<sup>(٢)</sup>.

يلقي برتون بالكثير من الشكوك الخطيرة حول الدور الذي قام به زيد في جمع القرآن، وفي كتابة المصحف العثماني الذي يخلو للمستشرقين أن يطلقوا عليه (Official text)، وتعني "النسخة الرسمية". يشير الكاتب بهذا إلى ما ورد عن عثمان رضي الله عنه حين عرض عليه المصحف قال: "أحسنتم وأجملتم، إن في القرآن لحناً ستقيمه العرب بأسانتها"<sup>(٣)</sup>.

وإلى ما رواه عكرمة قال (لما كتبت المصحف عرضت على عثمان فوجد فيها حروفًا من اللحن): "لا تغيروها فإن العرب ستغييرها، أو قال ستغيرها بأسانتها لو كان الكاتب من تقييف، والمُمْلِى من هُزِيل لم توجد هذه الحروف".

(1) Burton. Collection of the Quran pp. 117ff. Ibid pp. 120, 228.

(2) الموضع نفسه وانظر مصدره . ابن أبي داود . كتاب المصاحف . ص ٢٠ وما بعدها .

(3) المصادر ص ٣٢ .

طار نقاد الإسلام بحاتين الروايتين الضعيفتين كل مطير، واستنحووا منها ما شاء لهم الخيال أن يستنحو، لقد رأوا فيهما اعترافاً من قبل عثمان نفسه بأن رسم المصحف العثماني ليس موضع ثقة، وأن الصحابة رضوان الله عليهم لم يجمعوا عليه، وأن ما تضمنه هذا المصحف لم يكن توقيقياً.

هذا مع أن الروايتين ضعيفتان من حيث الإسناد مضطربتان من حيث المتن. أما من حيث الإسناد، فقد قال الألوسي: "إن ذلك لم يصح عن عثمان أصلاً ولستنا ندرى من قاله ومن تحمله". وأما من جهة المتن، فإن فيهما تناقضاً إذ كيف يقول عثمان أولاً أحسنتم وأجملتم؟ ثم يقول "إن في القرآن لحنًا ستقيمه العرب بأسنتها"؛ على الرواية الأولى، وكيف يقر ذلك عثمان ذو النورين المعروف بقوة فراسته، وهو إمام الأمة ومقدمها في عمل المصحف الإمام. هذا مع أن الرواية الثانية تختلف عن الأولى في متنها، فقد زادت عليها في مواضع ونقصت عنها في أخرى، والموضع واحد بعينه. ولا ينبغي أن يفوتنا أن نبه على أن ابن أبي داود السجستان لم يترك هذه الرواية دون تعليق، إذ يقول: "هذا عندي، يعني بلغتها، وإلا لو كان لحن لا يجوز في كلام العرب جميعاً، لما استحاج أن يبعث به إلى قوم يقرءونه"<sup>(١)</sup>.

ثم إننا قد ذكرنا أن عثمان كان يشرف بنفسه على هذا العمل الجليل، ولم يكن هو بالذى يترك الكتاب حتى يكملوا كتابة المصحف دون أن يفطن لهذا اللحن المزعوم. على أنها واجدون رواية أخرى تؤكد شدة ضبط عثمان وحيطته في رسم المصحف "آخر أبو عبيد عن عبد الرحمن بن هانئ، مولى عثمان بن عفان رضي الله عنه، قال - كنت عند عثمان وهو يعرضون المصاحف فأرسلني يكتف شاة إلى أبي بن كعب فيها «لَمْ يَتَسَن»<sup>(٢)</sup> وفيها «لَا تَبْدِيلَ لِلْخُلْقِ»<sup>(٣)</sup>، وفيها «فَأَمْهَلَ الْكُفَّارِ

(١) كتاب المصاحف ص ٣٢ .

(٢) البقرة: ٢٥٦ .

(٣) الروم: ٣٠ .

أَمْهَلُهُمْ رُؤْيَاً<sup>(١)</sup>، فِيمَا أَحَدُ الْلَّامِينَ وَكَتَبَ «لِحَلْقِ اللَّهِ»، وَمَحَا «فَانْهِلْ» وَكَتَبَ «فَمَهِلْ» وَكَتَبَ «لَمْ يَتَسَنَّهُ» فَالْحَقُّ فِيهَا الْهَاءُ.

قال ابن الأنباري "فكيف يدعى عليه أنه رأى فسياداً فأمضاه؟" وهو يوقف على ما يكتب، ويرفع الخلاف بين الناسخين فيه فيحكم بالحق ويلزمهم إثبات الصواب وتقييده<sup>(٢)</sup>.

ولو فرضنا صحة هاتين الروايتين لما حذر لأحد في ظل الظروف العامة للموضوع ككل، أن يستتبع منهما وجود خطأ في المصحف العثماني؛ وذلك لأن كلمة "الحن" و "الحون"، تقييد القراءة، وقراءات، ولغة، ولغات، يقال "الحون العرب" يعني لغاتها ولهجاتها.

وقول عثمان رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ السابق، إن صبح عنه، إنما يقييد أن القرآن قد اشتمل على شيء من غير لغة قريش، مما يشق على غير القرشي، قراءته، لكن عثمان أمضى ذلك الشيء لأن العرب يمكن أن يتدرّبوا عليه ويمهروا فيه وتلين به ألسنتهم مع كثرة التلاوة.. ولزيادة التوضيح نعرض بعض الشواهد المهمة على صحة روایات جمع القرآن، وصحة موقف عثمان رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ من كتابته قال رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ في تقيييد بعض مزاعم خصومه: "... أما القرآن فمن عند الله إنما هيئتكم (أن تعددوا في قراءته) لأن خفت عليكم الاختلاف، فاقرءوا على أي حرف شئتم<sup>(٣)</sup> فهذا إقرار من عثمان بصحّة القراءات، وثبات القرآن مع جميعها. وهذا هو على بن أبي طالب ينهى عن سوء فهم ما أداه عثمان من خدمة جليلة لكتاب الله تعالى وللأمة المسلمة، أعني جمع القرآن في قراءة واحدة إذ يقول: "فوالله ما فعل (أي عثمان) الذي فعل في المصاحف إلا على ملأٍ منا جميعاً".

ثم يرى على عن عثمان أنه سألهم: "ما تقولون في هذه القراءة؟ فقد بلغني أن

(١) الطارق: ١٧

(٢) الزرقان . مناهل العرفان في علوم القرآن ١ / ٣٨٦ - ٣٨٧

(٣) كتاب المصاحف ص ٣٦

بعضهم يقول إن قراءاتي خير من قراءتك، وهذا يكاد يكون كفراً قلنا فما ترى؟ قال  
نجمع الناس على مصحف واحد فلا تكون فرقة، ولا يكون اختلاف. قلنا نعم ما  
رأيت....<sup>(١)</sup>.

إن جمع عثمان للمصحف يعد من أجل الأعمال في تاريخ الإسلام؛ بل إنه ليعد  
تأثيرته الأولى بين مآثره الكثيرة والعظيمة <sup>عليه السلام</sup>.

جَمَعَ عُثْمَانَ بْنَ عَفَانَ كَبَارَ الْقَرَاءِ، وَأَحْضَرَ الرَّبِيعَةَ - أَى الْمَصْحَفَ أَوِ الْمَسْكَنَ -  
الَّتِي كَانَتْ عِنْدَ حَفْصَةَ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا - وَأَمْرَ بِكِتَابَةِ الْمَصْحَفِ، وَكَانَ إِذَا  
اخْتَلَفَ الْقَرَاءُ فِي شَيْءٍ مِّنْ حِيثِ التَّقْدِيمِ وَالتَّأْخِيرِ، أَمْهَلَهُمْ عُثْمَانَ حَتَّى يَنْظُرَ آخْرَهُمْ  
عَهْدًا بِالْعَرْضَةِ الْأُخْرَى فَيَكْتُبُوهُ عَلَى قَوْلِهِ<sup>(٢)</sup>.

ولزيادة التوضيح نقول إن الأمة قد أجمعـت على صحة الرسم العثماني، وعلى  
ضرورة العمل به، فعن أشهب، سئل مالك: "هل يكتب المصحف على ما أخذته  
الناس من المحاجـاء؟". فقال: "لا، إلا على الكتبـة الأولى."<sup>(٣)</sup> ثم قال: "ولا مخالف له من  
علمـاء الأمة". وسئل مالـك أيضاً عن الحروف في القرآن الواو، والألف؛ أترـى أن يـُغيـّر  
من المصحف إذا وجد فيه كذلك؟ قال: "لا". قال أبو عمرو الدانـ: "يعـنى الواـوـ في  
أولـواـ؟" وقال الإمامـ أحمدـ: "يحرـم مخالفـة مـصـحـف الإـمامـ فيـ "واـوـ، أوـ يـاءـ، أوـ أـلـفـ، أوـ  
غـيرـ ذـلـكـ". وقال البـيهـقـيـ فيـ شـعـبـ الإـيمـانـ: "مـنـ كـتـبـ مـصـحـفـاـ فـيـنـبـغـيـ أـنـ يـحـافظـ عـلـىـ  
الـمـحـاجـاءـ الـذـىـ كـتـبـواـ بـهـ هـذـهـ الـمـصـحـفـ، وـلـاـ يـخـالـفـهـ؛ وـلـاـ يـغـيـرـ مـاـ كـتـبـواـ شـيـئـاـ؛ فـإـنـمـاـ  
أـكـثـرـ عـلـمـاءـ، وـأـصـدـقـ قـلـبـاـ وـلـسـانـاـ، وـأـعـظـمـ أـمـانـةـ مـنـاـ؛ فـلـاـ يـنـبـغـيـ أـنـ نـظـنـ بـأـنـسـنـاـ استـدـرـاكـاـ  
عـلـيـهـمـ."<sup>(٤)</sup> وـسـوـفـ يـكـونـ لـنـاـ كـلـامـ آخـرـ يـضـافـ إـلـىـ هـذـاـ الـكـلـامـ عـنـ الـحـدـيـثـ عـنـ لـغـةـ

(١) المصاحف ص ٢٢.

(٢) نفسه ص ٢٥.

(٣) رواه الدانـ فيـ المـقـبـعـ صـ ٥ـ.

(٤) الإتقانـ ٤ـ، ١٤٦ـ، ١٤٧ـ؛ والبرهـانـ ١ـ، ٣٧٩ـ.

القرآن. يزعم برتون ومعه المستشرق شخت أن علمي الحديث والفقه قد أثرا في عملية تزايد عدد الروايات الخاصة بجمع القرآن؛ كما يدعى أن هذه الروايات كانت من صنع المحدثين والفقهاء صنعواها بعرض تأييد ما ذهبوا إليه من القول بالناسخ والمنسوخ.

من خلال هذا الاستعراض التحليلي للروايات ظهر أن برتون لم يستطع أن يسوق الأدلة على صحة رأيه، كما أنه لم يسلك طريقة مقنعة في مناقشته للموضوع. وبالرغم من هذا فإنه بما يحسب له أنه لم يذكر شخصية زيد بن ثابت نفسه كما فعل غيره من المستشرقين؛ ولو فعل لما استكرثنا عليه ذلك.

إن روایات جمع القرآن كلها يربطها خيط واحد رفيع ومتين وهذا الخيط ينتهي بنا إلى الحقيقة الصارمة، وهي أن القرآن قد كتب في حياة النبي ﷺ، وأن كل وسائل الحفظ والضبط الممكنة قد استخدمت لتأمين النص القرآني، وسلامة نقله، وأنه جمع في أول خلافة أبي بكر ثم في خلافة عثمان رضي الله عنه.

وتساءل مع مولانا محمد على، كيف يستمر القرآن بدون ترتيب سواء بالنسبة للآيات أو بالنسبة للسور في حياة النبي ﷺ؟ إن القرآن لم يكن يتلى فقط في الصلاة الجهرية والسرية، لكنه كان يحفظ في الصدور، ويكرر المرأة بعد المرأة خوفاً من التفلت والنسيان.

إذا لم يكن القرآن بالترتيب الذي بين أيدينا الآن فكيف كان يقرأ في الصلاة؟ وكيف كان يُحَكَّمُ في الأمور ويضمن في الخطب؟ إذا أمكن ذلك، وهو غير ممكن، إذن فكيف عبر الله عن القرآن بالكتاب؟ وقد كان أبو موسى وعبد الله بن مسعود وغيرهما يقرعونه آناء الليل وأطراف النهار، ويختتمونه، ثم يعاودون قراءته من جديد وهكذا، وكان النبي ﷺ يقرؤه لهم ويسمعه منهم؛ وكان ﷺ يقرؤه بترتيبه الذي بين أيدينا؛ وكان ﷺ يحدد السورة والآية في السورة للصحابية. وإن أي خطأ يحدث في

قراءة القرآن، مهمًا كان يسيرًا، يُلاحظ ويُصوب إذا ما أحدثه إمام الجماعة في الصلاة في آية ما، فإنه يجد من يصلون وراءه في الصفوف من ينبهه ويصوّبه. هذا هو موقف المسلمين من القرآن حتى اليوم<sup>(١)</sup>.

وذلك أن القرآن العظيم هو المعجزة الباقيّة والمبثوثة في العالمين لرسول الله ﷺ، تقف عليها الأجيال جيلاً بعد جيل عياناً لا خبراً، استماعاً لا سماعاً إلى يوم القيمة. لم يحبس القرآن في خزانة أو يلف في الأضابير أو يحصر في معبد؛ وإنما جعلت له الأرض كلها مسجداً ومعهداً؛ يقرأ للدنيا كما يقرأ للآخرة. يقول ﷺ: "ما من نبيٍّ من الأنبياء إلا وقد أعطي ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحيًّاً أو حيَّ الله إلى، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيمة" رواه الشیخان، عن أبي هريرة.

---

(1) Maulana Mohammad Ali The Religion of Islam UAR, p. 28f



## الفصل الثاني

### القراءات المتنوعة ومصاحف الصحابة

القراءات القرآنية مثل القرآن نفسه تنزيل من الله العزيز الحميد؛ نزل القرآن على سبعة أحرف لتيسير قراءته على الأمة. كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْءَانَ لِلِّذِكْرِ فَهَلْ مِنْ مُّذَكَّرٍ﴾ (القمر: ١٧).

عرف الزركشي القرآن والقراءات بقوله: "القرآن"، و(القراءات) حقيقتان متغيرتان. فالقرآن هو الوحي المتزل على محمد ﷺ للبيان والإعجاز، والقراءات اختلاف الفاظ الوحي المذكور في كتابة الحروف أو كيفيتها؛ من تخفيف وتثقليل وغيرهما<sup>(١)</sup>. ولأن العرب كانوا يتكلمون بعدة لهجات، وبلغات متقاربة لكنها مختلفة من حيث الإمالة والنبر، أو الحمز، أو التلبيين والمد، وغير ذلك، فقد وسع الله لهم أن يقرعوا القرآن، كل حسب ما نشأ فيه ودرج عليه، إذ لو كان كلف أحدهم ترك لغته التي ألفها واعتادها لشق عليه ذلك؛ والقرآن لم يأت بالخرج والمشقة؛ بل إن الأمم الكثيرة التي دخلت في الإسلام بعد ذلك، وكانت تتكلم بلغاتها القومية التي تختلف عن العربية في تراكيبها وصوتها، وكان يصعب عليها والأمر كذلك، نطق بعض الحروف العربية وهي تقرأ القرآن ولا يزال الأمر كذلك حتى اليوم. والمسلم مكلف بقراءة القرآن والتعبد به في لغته الأصلية؛ وقراءة القرآن، والنظر فيه عبادة. وفي حواز قراءة القرآن باللهجات المختلفة دليل على عالمية الإسلام، وشمول دعوته ومحاميته.

روى الترمذى عن أبي بن كعب أن رسول الله ﷺ لقى جبريل فقال: "يا جبريل إنك بعشت إلى أمة أميين، منهم العجوز والشيخ الكبير، والغلام والجارية، والرجل الذى لم يقرأ كتاباً، فقال يا محمد إن القرآن أنزل على سبعة أحرف" رواه الترمذى، وقال حسن صحيح. وقد تلقى العرب القرآن سماعاً من رسول الله ﷺ، ومنهم الرجل الطاعن في السن والمرأة والكهيل والطفل الذى يصعب عليه التحول عن لغته<sup>(٢)</sup>، فجاءت هذه

(١) الزركشي - البرهان جـ ١ ص ٣١٣ وقارنه بما أورده السيوطي في الإتقان جـ ١ ص ٢٢٢ .

(٢) البرهان ٢٢٧ / ١

الرحمة الإلهية كعلاج شاف وحضر كاف على حفظ القرآن، وتأليف القلوب عليه. روى الحافظ أبو يعلى في مسنده الكبير أن عثمان قال يوماً وهو على المنبر: **أَذْكُرُ اللَّهَ رَجُلًا سَمِعَ النَّبِيَّ قَالَ: إِنَّ الْقُرْآنَ أُنْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرَفٍ كَلْهَا شَافٌ كَافٌ** "لما قام، فقاموا حتى لم يحصلوا، فشهدوا فقال عثمان: "وأناأشهد معهم".

فهذا الجم الغفير من الصحابة قد شهد على أن القراءات السبعة منزلة ومعنى شاف، أي موافق للذوق ومتناقض مع الميل ورغائب القلوب ومعنى كاف<sup>(١)</sup>، أي أن هذه الحروف تستوفى جميع لحون العرب ولهجاتها؛ وتستوفي مخارج الحروف المختلفة. وفي حديث عمر بن الخطاب وهشام بن حكيم الذي رواه البخاري ومسلم، قال رسول الله **بَعْدَ أَنْ أَقْرَأَ كُلَّا مِنْهُمَا فَقَرَأَ بِمَا تَعْلَمَ مِنْهُ**: **إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ أُنْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرَفٍ فَاقْرُءُوهُ مَا تَيْسِرُ مِنْهُ**<sup>(٢)</sup>؛ لقد كان العربي يعتز بلغته ويلتصق بلهجته التي في حجرها نشاً وبلبنيها غذى وترعرع وعن طريقها عبر عن نفسه وتواصل مع غيره.

يقول ابن مهديه من قصيدة له:

**وَلَا تَارِكًا لَحْنِي لَأَحْسِنَ لَهْنَهُمْ \*\*\* وَلَوْ دَارَ صَرْفُ الدَّهْرِ حِيثُ يَدُورُ  
وَاللَّحْنُ فِي الْبَيْتِ مَعْنَاهُ اللُّغَةُ أَوْ الْلَّهْجَةُ<sup>(٣)</sup>**

ويتسائل أبو عبد الله الشجاعي متعجبًا: **"أَرَأَيْتَ إِنْسَانًا يَتَكَلَّمُ بِمَا لَيْسَ فِي لِغَتِهِ؟"**<sup>(٤)</sup> وهذا يدل إلى إعجاب كل قبيل بلغته وبلهجته، وبخاصة العرب الذين ضربوا المثل في الاعتراض بلغتهم.

والعرب يطلقون اللغة وهم يعنون ما نعرفه نحن في عصرنا الحديث باللهجة أو اللحن. وهم لم يستعملوا كلمة لحنة بالمعنى الاصطلاحي على الرغم من وجودها في لغتهم<sup>(٥)</sup>.

ولذلك جاءت كتبهم في هذا المجال تحمل هذه العناوين:

(١) المصدر نفسه والموضع والررقان مناهل ٣٩ / ١.

(٢) المصدر نفسه ص ١٤٧ وانظر أيضاً أثر جفرى. مقدمة في علوم القرآن . وها مقدمة كتاب المبان ، ومقدمة ابن عطية. القاهرة الخاتمة ١٩٥٤ ، ص ٢١٨ - ٢١٩ .

(٣) أبو الفتح عثمان بن جنى الخصائص تحقيق محمد على النجار القاهرة دار الكتب المصرية ١٣٧١ / ١٩٥٢ / ٢٣٩ .

(٤) المصدر نفسه ص ٢٤٢ .

(٥) انظر : ابن منظور لسان العرب مادة لحج.

كتاب اللغات لأبي عبيدة (ت ٢١٠ هـ).

كتاب اللغات للأصمعي (ت ٢١٣ هـ).

كتاب اللغات لأبي يزيد (ت ٢١٥ هـ).

كتاب اللغات لابن دريد (ت ٢٢١ هـ).

وهكذا، ولا يوجد كتاب عربي قد تم يتخذ من الكلمة لهجة عنواناً له<sup>(١)</sup>.

ونعود إلى حديث الأحرف السبعة فنقول إن حديث القراءات يعني ليقرأ كل منكم بحسب لغته وطريقة أدائه التي لقنتها طفلاً، واستقر عليها كبراً. وهذا الحديث يجعل الأخذ بقراءة مَّا معينة دون غيرها أمراً اختيارياً، أى أنه ليس واجباً أن نقرأ بكل الحروف، أو أن نلتزم بمجموعة السبع أو أن نُحرِّم قراءة بعضها مما تواترت روايته، ونصير على الأخذ بواحدة منها دون غيرها. إذا اتضح هذا، نقول إنه ينبغي أن نتبع ولا نبتدع في اللحن والقراءة. حدث الأعمش عن حبيب عن أبي عبد الرحمن السلمي عن عبد الله بن مسعود إمام أهل الكوفة<sup>رض</sup> أنه قال: "اتبعوا ولا تبتعدوا فقد كفيتكم"، يعني اتبعوا ما جاءكم عن القراء عن رسول الله ﷺ فإن الله قد كفأكم بما يسر لكم في القراءة ورفع عنكم الحرج والمشقة. وروى عنه أيضاً قوله: "جردوا القرآن ولا ثلبوا به ما ليس منه"<sup>(٢)</sup>، وحدثوا عن حذيفة<sup>رض</sup> قال: "اتقوا الله يا معاشر القراء، وخذوا طريق من كان قبلكم فوالله لئن استقمتم لقد سبقتم سبقاً بعيداً ولئن تركتموهם عيناً وشمالاً لقد ضللتم ضلالاً بعيداً".

وعن الأعمش عن عاصم بن أبي النجود عن زر عن عبد الله بن مسعود قال: قال لنا على بن أبي طالب<sup>رض</sup>: "إن رسول الله ﷺ يأمركم أن تقرعوا القرآن كما علمتم"؛ وقال عبد الله بن مسعود برواية شقيق بن سلمة: "إن سمعت القراء فرأيتمهم متقاربين فاقرعوا كما علمتم، وإياكم والتنطع والاختلاف، وإنما هو كقولك هلم وأقبل و تعال"<sup>(٣)</sup>. وعلى هذا النهج جرى كبار القراء في الحواضر الإسلامية.

وفي هذه الأقوال وغيرها دلالة واضحة على أن القراءات واردة عن

(١) ابن النديم الفهرست مصر المطبعة الريحانية ١٣٤٨ هـ - ص ٨٥.

(٢) المحافظ أبو الحسن محمد بن محمد الدمشقي الشهير بابن الجوزي (ت ٨٣٣ هـ) كتاب النشر في القراءات العشر . تحقيق محمد الصباغ . القاهرة . المكتبة التجاربة الكبرى ج ١ ص ٣٢.

(٣) ابن ماجه كتاب السبعة في القراءات ص ٤٦ - ٤٨ ، الإمام البخاري . حمل أفعال العباد . ضمن عقائد السلف ص ١٧٩ والسيوطى - الإنegan ١/١٣١ وما بعدها وعبد الرافعى - اللهجات العربية في القراءات القرآنية ص ٨٣ وما بعدها.

رسول الله ﷺ، وأنه لا يجوز بالتالي الخروج عنها أو الابتداع فيها؛ وقد ذكرنا كلام ابن مسعود بشأن مصحف عثمان، الذي أشار إليه المستشرقون، وبينًا أن معارضة ابن مسعود لمصحف عثمان قد قبلها المستشرقون واعتمدوا عليها دون تفنيد ودون قراءة لها في إطار السياق العام لروايات جمع المصحف. ويظهر من هذه الروايات أيضًا كذب من زعم أن عبد الله بن مسعود كان يحبذ قراءة القرآن بالمعنى، هذا محضر افتراه<sup>(١)</sup>؛ قال أبو شامة في المرشد الوجيز عن بعض الشيوخ: "إن القرآن أنزل أولاً بلسان قريش ومن حاورهم من العرب الفصحاء تم أبيح للعرب أن يقرعواه بلغاتهم التي جرت عادتهم باستعمالها على اختلافهم في الألفاظ والإعراب، ولم يكلّف أحد منهم الانتقال عن لغته إلى لغة أخرى تجنباً للمشقة، ولما كان فيهم من الحمية، ولطلب تسهيل فهم المراد"<sup>(٢)</sup>؛ وأوضح بعض الشيوخ المسألة أكثر بقوله: "إن الإباحة المذكورة لم تقع بالتشهي (أي) بأن أحد وجوه الكلمة يبرأها في لغته بل المرعى في ذلك السماع من النبي ﷺ". يشير إلى ذلك قول كل من عمر وهشام في حديث الباب "أقرأن النبي ﷺ"<sup>(٣)</sup>، وكان عبد الله بن مسعود مبعوثًا عمر بن الخطاب إلى الكوفة يقرئهم بقراءاته التي تعلمها من رسول الله ﷺ، فأخذ أهل الكوفة القراءة عنه قبل أن يجمع عثمان والصحابة الناس على حرف واحد، وأخذها عنه خلق كثير حتى بعد وفاته، لم تزل في صاحبته من بعده يأخذها عنهم الناس كعلقمة بن قيس التخعي (ت: ٦٢ هـ)، والأسود بن يزيد (ت: ٧٤ هـ)، ومسروق بن الأجدع (ت: ٦٣ هـ)، وغيرهم<sup>(٤)</sup>.

واستمرت قراءة عبد الله بن مسعود في الكوفة لفترة، ولكنها اخسرت من حيث انتشرت قراءة المصحف العثماني، إذ كان عثمان قد أرسل بأبي عبد الرحمن السلمي، واسمه عبد الله بن حبيب إلى الكوفة ليقرئ الناس فمكث فيهم يعلمهم القرآن أربعين سنة، وقد أشرنا إلى أن عثمان قد أرسل نسخة من المصحف الإمام إلى الكوفة. وما يدل على شيوع القراءة العثمانية ما رواه عن الأعمش قال: "أدركت أهل

(١) ابن الجوزي كتاب النشر ص ٣٢.

(٢) ص ١٦.

(٣) السيوطي - الإتقان ١/١٣١ وما بعدها، وعبد الرافع - اللهجات العربية في القراءات القرآنية ص ٨٣ وما بعدها.

(٤) ابن مجاهد السبعة في القراءات ص ٤٦ ، ٦٧ .

الكوفة وما قراءة زيد (يعني قراءة مصحف عثمان) فيهم إلا كقراءة عبد الله (ابن مسعود) فيكم اليوم، ما يقرأها إلا الرجل والرجلان<sup>(١)</sup>.

وما ساقوه من أخبار عن عبد الله بن مسعود بشأن موقفه من مصحف عثمان إنما فيه دليل على شدة تمسكه رضي الله عنه بقراءة تعلمها من رسول الله ﷺ لا غير؛ لأنَّه لم يكن قد وصل إلى علمه إجماع الصحابة على كتابة المصحف الإمام بحسب العرضة الأخيرة، أي قراءة النبي ﷺ على جبريل في آخر مرة قبل وفاته ﷺ؛ ولكنه لِمَا عرف ذلك، رجع عن رأيه، ونزل على رأي جمهور الصحابة؛ وذلك الرأيُ الذي سانده الإمام ولم يخرج أبداً عن إطار الوحي، والذي كان ترجمة عملية لقوله تعالى: «إِنَّا هُنَّ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ إِنَّا لَهُ حَافِظُونَ» (الحجر: ٩). وليس يقدح تمسكه هذا في تواتر القرآن، ولا في صحة ما فعله عثمان رضي الله عنه؛ وقد مرَّ بنا كلام عبد الله بن مسعود في تحريم الابداع في القراءة، وفي أنَّ الخلاف بين المصاحف إنما كان خلافاً يسيراً، وأنَّه كلَّه واردٌ عن رسول الله ﷺ وليس من فعل أحد غيره؛ ولذلك تتضح المسألة أكثر، نسوق هنا بعض الروايات التي بنوا عليها حكمهم، رروا أنَّ شقيق بن سلمة قال: خطبنا عبد الله بن مسعود على المنبر فقال: "ومن يغلل يأتِ بما غلَّ يوم القيمة؛ غلوُّ مصاحفكم (أى أخفوها) حتى لا تحرقوها، وكيف تأمرونَّي أن أقرأ على قراءة زيد بن ثابت، وقد قرأت من في رسول الله ﷺ مثله؟" رواه النسائي وأبو عوانة وابن أبي داود.

هذه الرواية فيها ما ينقضها من داخلها؛ بل إنَّ فيها ما يؤيد القضية العامة التي بين أيدينا. أولاً: كيف يستشهد ابن مسعود بقوله تعالى: «وَمَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَمَةِ» (آل عمران: ٦٦) في غير موضعها، فالآية فيها ذم لا مدح، وهي عن الغلول لا حث عليه، ومعنى الغلول، الخيانة، يقول الله تعالى: «وَمَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَنْ يَغْلُلْ وَمَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَمَةِ ثُمَّ تُؤْفَى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ» (٤).

(١) المصدر نفسه .٦٧

هذا أولاً؛ وأما ثانياً فإن قوله "وقد قرأت من في رسول الله مثلك"، أو ما جاء  
في الرواية الأخرى: "أفأترك ما أخذت من في رسول الله" (١).

على أنه يمكن لنا أن نتساءل أيضاً كيف يأمر ابن مسعود الناس هكذا بالإطلاق أن  
يحتفظوا بمساهمهم، وهو بعد، لم يطالعها جميعاً للتأكد من سلامتها، وبخاصة وأن ابن  
النديم يخبرنا أن محمدًا بن إسحق رأى عدة مصاحف ذكر نسخها أنها مصحف ابن  
مسعود، ليس فيها مصحفيين متفقين، وأكثرها في رق كثير النسخ (٢).

أضف إلى ذلك رجوع ابن مسعود عن رأيه، واعتนาقه لـإجماع الصحابة على سلامته.  
مصحف عثمان رضي الله عنه مصدرًا وكتابه؛ وما أورده صاحب "المبانى". من أن  
الصحابة كرهوا موقف ابن مسعود، على الرغم من إجماعهم على جودة ترتيله وحلاؤه  
قراءته، وعيروا عليه غضبه على عثمان وزيد بن ثابت رضي الله عنهم أجمعين، حتى لقد  
قيل إن عبد الله بن مسعود رجع عن رأيه وندم على ما قال واستحشا منه. روى أبو وايل  
هذه القصة ثم قال عقيبها، إن عبد الله استحشا مما قال، فقال: "ما أنا بخیرهم"، ثم نزل عن  
المنبر. وقالوا إن سبب عدم إثبات الفاتحة والمعوذتين في مصحفه كان بسبب شهرتها  
وحفظ الكبير والصغير، والرجال والنساء لها، ولما كان سبب كتابة المصحف هو الخوف  
عليه من الضياع، لم يكتبهما ابن مسعود لذلك، علمًا بأنه وجد من بين من قرأ عليه من  
أثبت هذه السور في مصحفه (٣).

(١) أو قوله: "والله لا أدفعه (يعني مصحفه) أقرأنيه رسول الله". وحدث جرير عن الأعمش قال: قيل  
لعبد الله بن مسعود لم تكتب فاتحة الكتاب في مصحفك؟ قال "لو كتبتها لكبّرها مع كل سورة" قال أبو بكر  
الأبيارى يعني أن "ركعة سببها أن تفتح بأم القرآن قبل السورة المتلوة بعدها ، فقال "اختصرت بإسقاطها" ، وووقت  
بحفظ المسلمين لها ولم أثبتها في موضع فيلزمني أن أكتبها مع كل سورة إذا كانت تقدمها في الصلاة" وقع هذا على  
سبيل الاجتهد من ابن عمر ولا نقول مع ذلك أنه أصاب هو وأخطأ جمهور الماهرين والأنصار . انظر تفسير القرطبي  
٩٩ وكتاب المصاحف ص ١٢ وما بعدها .

(٢) التهرست ص ٤٠ .

(٣) انظر: جفرى مقدمتان فى علوم القرآن ، ٩٤ ، ٩٣ .

يقول ابن كثير: "مشهور عند كثير من القراء والفقهاء أن ابن مسعود كان لا يكتب المعوذتين في مصحفه فلعله لم يسمعهما من النبي ﷺ. ولم يتوارد عنده ثم رجع عن قوله ذلك إلى قول الجماعة فإن الصحابة رضوان الله عنهم أثبتوها في المصاحف الأئمة وأنفذوها إلى الآفاق".

وأما ما روى من أن ابن مسعود رفض أن يحرق مصحفه، فليس بقادر في إجماع الصحابة على قراءة المصحف العثماني التي أقر بصحتها ابن مسعود نفسه فيما بعد. ثم إن عثمان لم يأمر أحداً بحرق مصحفه أمرَ إلزامٍ، ولا عاقب أحداً على مخالفته ذلك، وإلا لاختفت جميع المصاحف من الأمصار الإسلامية؛ وهو ما لم يحدث أبداً؛ على أن ابن النديم (ت: ٣٧٧ - ٩٨٧) حدث بأنه رأى مصحفاً، ينسب إلى ابن مسعود كتب منه نحوٍ من مئتي سنة فيه فاتحة الكتاب<sup>(١)</sup>. كذلك يمكن توجيه اعتراض ابن مسعود وتمسكه بمصحفه على أنه كان في بداية الأمر، فلما تبين له إجماع الصحابة نزل عن رأيه إلى رأيهم كما أوضحتنا من قبل. ورأى العلماء قراءة مصحفه سداً للذرائع، ولأنه كتب فيه أشياء لنفسه على سبيل التفسير<sup>(٢)</sup>؛ وما يقال بالنسبة لعبد الله بن مسعود يقال كذلك بالنسبة للصحابي الآخرين الذين ذكر المستشرون أسماءهم وأشاروا إلى مصاحفهم والتي جمعها<sup>(٣)</sup> المستشرق جفرى، ونشرها في كتاب مستقل؛ هذا مع أن وجود مثل هذه المصاحف يدل من طريق قريب على اهتمام المسلمين بكتابة القرآن وتسجيل القراءات المتعددة له، وهو مما يحسب للمسلمين لا عليهم.

ونضيف إلى هذا أننا إذا جمعنا كل هذه الاختلافات الموجودة في المصاحف السابقة على مصحف عثمان لاستطعنا بسهولة ويسراً أن نوفق بينها وأن نستخلص منها جميعاً مصحف عثمان، وأما ما تضمنته هذه المصاحف من خلافات يسيرة فتحمل على أنها قراءات مختلفة، حفظها أصحابها بعد أن سمعوها من رسول الله ﷺ بطريق الآhad، أو أنها نتجت عن الاختلاف في طريقة الرسم والشكل والنقط، على أن القرآن كله كان محفوظاً

(١) الفهرست ص ٤٠ .

(٢) ابن عطية المحرر الوجيز ١ / ٤٨ .

(٣) انظر : دائرة المعارف الإسلامية (النص الإنجليزي ص ٤٠٦) وأثر جفرى . كتاب المصاحف لابن أبي داود السجستانى ص ٥، وما بعدها وكتاب المبيان (كتب سنة ٤٥٠ھـ) المؤلف مجھول نشره أثر جفرى مع مقدمة ابن عطية ص ٢٠ وما بعدها.

في الصدور وأنه كان يتلقى مشافهة، لا خلاف في ذلك عند أحد. لقد وضع العلماء ضوابط لقبول القراءة، من أهمها توادر الرواية، وصحة السنن، وموافقتها للعربية.

قال ابن عبد البر في معنى الحروف التي تنزل عليها القرآن: "إنما معان متفق مفهومها، مختلف مسموئها، لا يكون في شيء منها معنى وضده، ولا وجه يخالف معنى وجاه خلافاً ينفيه ويضاده؛ كالرحمة التي هي خلاف العذاب وضده".

وذكر أن أبي بن كعب كان يقرأ ﴿كُلَّمَا أَصَاءَ لَهُمْ مَّشَوْأً فِيهِ﴾ (البقرة: ٢٠) "مرروا فيه"، "سعوا فيه"؛ وكان بين ابن مسعود يقرأ ﴿لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْظُرُوهُنَا﴾ (الحديد: ١٣)، "أمهلونا"، "آخرونا".

قال الطحاوي: " وإنما كان ذلك رخصة، كما كان يتيسر على كثير منهم التلاوة بلفظ واحد لعدم علمهم بالكتابة، والضبط، وإتقان الحفظ، ثم نسخ بزوال العذر وتيسير الكتابة والحفظ"؛ وبه قال ابن عبد البر والباقلان وآخرون.<sup>(١)</sup>

ومن أمثلة الخلاف بين المصاحف: "ملك وملوك" ، و"يخدعون ومحذفون" ، و "أوصى ووصى" وغيره كثير في القراءات المشهورة. وقراءة ابن مسعود و "الذكر والأثنى" في قوله: ﴿وَمَا حَلَقَ الْذَّكْرُ وَالْأَثْنَى﴾ بمحذف عبارة "ما حلق" .

وقراءة ابن عباس : ﴿وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكٌ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ "صالحة" غَصْبًا﴾ بإبدال كلمة "وراء" ، وبزيادة الكلمة "صالحة" ، وهي زيادة تفسيرية لا قرآنية، ونحو ذلك، مما رواه الثقات.

وقراءة ابن مسعود "كالصوف المنفوش" بدل ﴿كالعهن المنفوش﴾، (فناداء جبريل) بدل "فنايته الملائكة" ، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ عَيْنَ اللَّهَ أَنِّسَلَمُ﴾ (آل عمران: ١٩) عند ابن مسعود (إن الحنيفة)، وقراءة سعد بن أبي وقاص: ﴿وَلَهُ أَخٌ أَوْ أَخْتٌ "من أم"﴾ (النساء: ١٢) ، وقراءة عائشة وحفصة رضي الله عنها: ﴿حَفِظُوا عَلَى الصَّلَوةِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى "صلاة العصر"﴾ (البقرة: ٢٣٨)<sup>(٢)</sup> ، وقراءة ابن عباس: ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبَغُوا فَضْلًا مِّنْ رَّبِّكُمْ "في مواسم الحج"﴾ (البقرة: ١٩٨). (آخرجه البخاري).

(١) السيوطي . الإنفاق ١ / ١٣٤ - ١٣٥

(٢) المصدر نفسه ١ / ٢٢٧ - ٢٢٨

أمثال هذه الزيادات أدرجها أصحابها على أنها تفسير للآية لا قراءة مختلفة لها، ولذلك علق عمر بن الخطاب على الزيادة في قراءة ابن الزبير في قوله تعالى: «وَلْتُكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْحُسْنِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ» (ويستعينون بالله على ما أصحابهم) (آل عمران : ٤٠)، قائلاً فما أدرى أكانت قراءته أم فسر؟ أخرجه سعيد بن منصور ابن الأنباري وجزم الأخير بأنه تفسير. ويؤكد ذلك ما ورد عن الحسن أنه كان يقرأ: «وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا» (الورود: الدخول) (مريم: ٧١)، قال ابن الأنباري قوله: "الورود الدخول"، تفسير من الحسن (وربما سمعه من النبي ﷺ) لمعنى الورود، وغلط فيه بعض الرواية، فألحقه بالقرآن؛ ذكر ابن الجزرى في آخر كلامه (أنهم) "ربما كانوا يُدخلون التفسير في القراءة أيضاً وبياناً، لأنهم محققون لما تلقوه عن النبي ﷺ قرآنًا، فهم آمنون من الالتباس وربما كان بعضهم يكتبه معه" (١). ولابن حيان في "البحر" أنه "إذا كانت القراءة مخالفة لسواد المصحف فينبغي أن تحمل على التفسير" (٢). ولذلك فلم يرد عن أحد منهم أنه كان يصلى بهذه القراءة، ولا أن قراءته كانت معروفة لغيره، شائعة بين عموم المسلمين، هذا أمرٌ ينبغي أن يكون واضحاً.

ولا يفوتنا أن نبه كذلك على أنه لا يوجد دليل أثبت على أن مصحف عبد الله بن مسعود في ترتيب السور الخاص به كان قد وضع بعد ظهور المصحف العثماني كما يدعى بعض المستشرقين (٣).

زعم جولدزيهير أن هذه الخلافات البسيطة بين المصاحف قد وُضعت بغرض لاهوتى، أو كلامى، أو غير ذلك؛ يقول: "إن بعض هذه الاختلافات في القراءة ترجع أسبابها إلى الخوف من أن تنسى إلى الله ورسوله عبارات، قد يلاحظ فيها بعض أصحاب وجهات النظر الخاصة ما يمس الذات الإلهية العالية، أو ذات الرسول، أو مما قد يرى إنه غير لائق بهذا المقام، وهذا تغير القراءات من هذه الناحية بسبب الأفكار التنزيهية". ساق جولدزيهير مثلاً على ذلك من قوله تعالى: «بَلْ

(١) الإنقان ٢١٦/١.

(٢) دائرة المعارف الإسلامية ص ٤٠٧.

(٣) انظر: عبد الرحمن الراجحي . اللهجات ١٧٨ ودائرة المعارف الإسلامية ص ٤٠٧.

**عَجِّبُتْ وَيَسْخَرُونَ ﴿١٢﴾** (الصفات: ١٢). إذ قرأها عامّة أهـل الكوفة وعامّة قراءـةـ المدينة والبصرة، وهي قراءـةـ ابن مسعود أيضا، **﴿بَلْ عَجِّبُتْ﴾** بضم تاء عـجـبـ، على معنى أن الله تعالى هو المتعجب.

وقرأ بعض قراءـةـ أهـل الكوفة "بل عـجـبـ" بفتح التاء في عـجـبـ. وهي على هذه القراءـةـ الأخيرة، تنسـب العـجـبـ إلى محمد ﷺ، بمعنى بل عـجـبـ أنت يا محمدـ، وأقـمـ يسـخـرونـ من القرآنـ. يزعمـ هذا المستـشـرقـ أنـ العلمـاءـ هـمـ الـذـينـ اخـتـرـعواـ هـذـهـ القراءـةـ الأخيرةـ منـ عـنـ أـنـفـسـهـمـ فـارـاـ منـ إـسـنـادـ العـجـبـ الذـىـ يـتـضـمـنـ معـنـىـ الغـفـلـةـ وـقـلـةـ الـعـلـمـ، إـلـىـ اللهـ تـعـالـىـ .

هـذـاـ معـ أـنـ القراءـتـينـ وـارـدـتـينـ عنـ رـسـولـ اللهـ ﷺـ وـلاـ بـأـسـ عـلـىـ منـ قـرـأـ بـهـمـاـ أوـ بـأـحـدـهـمـ؛ـ أـضـفـ إـلـىـ ذـلـكـ أـنـ لـفـظـ "ـالـعـجـبـ"ـ نـسـبـ إـلـىـ اللهـ تـعـالـىـ فـيـ السـنـةـ (٤)،ـ فـعـلـىـ سـبـيلـ المـشـالـ،ـ قـالـ رـسـولـ اللهـ ﷺـ:ـ "ـعـجـبـ اللهـ مـنـ قـومـ يـدـخـلـونـ الجـنـةـ فـيـ السـلـاسـلـ"ـ (٥)،ـ بـعـنـيـ أـنـ اللهـ تـعـالـىـ يـجـرـهـمـ إـلـىـ الجـنـةـ بـالـسـلـاسـلـ،ـ أـىـ لـسـطـفـهـ تـعـالـىـ،ـ وـرـحـمـتـهـ بـهـمـ،ـ فـهـوـ يـكـرـهـهـمـ عـلـىـ عـمـلـ الطـاعـاتـ الـمـوـصـلـةـ إـلـىـ الجـنـةـ؛ـ وـقـدـ أـبـطـلـنـاـ دـعـوـيـ الـوـضـعـ فـيـ القراءـاتـ أـصـلـاـ،ـ وـدـلـلـنـاـ عـلـيـ عـمـاـ فـيـ الـكـفـاسـيـةـ.ـ قـالـ الـحـافـظـ أـبـوـ عـمـروـ الدـانـيـ فـيـ كـتـابـهـ "ـجـامـعـ الـبـيـانـ وـأـئـمـةـ الـقـرـاءـ"ـ لـاـ تـعـتـمـدـ فـيـ شـيـءـ مـنـ حـرـوـفـ الـقـرـآنـ عـلـىـ الـأـفـشـيـ فـيـ الـلـغـةـ وـالـأـقـيـسـ فـيـ الـعـرـبـيـةـ؛ـ بـلـ عـلـىـ الـأـئـمـةـ فـيـ الـأـثـرـ،ـ وـالـأـصـحـ فـيـ الـرـاوـيـ؛ـ وـالـرـوـاـيـةـ إـذـ ثـبـتـ عـنـهـمـ لـاـ يـرـدـهـ قـيـاسـ عـرـبـيـةـ وـلـاـ فـشـوـ لـغـةـ لـأـنـ القراءـةـ سـنـةـ مـتـبـعـةـ يـلـزـمـ قـبـوـلـهـاـ وـالـمـصـيرـ إـلـيـهـاـ"ـ (٦).

لم يـفـتـ المـسـتـشـرـقـونـ أـنـ يـشـيرـواـ إـلـىـ بـعـضـ الـزـيـادـاتـ الـوـارـدـةـ فـيـ مـصـحـفـ أـبـيـ بنـ كـعـبـ،ـ حـيـثـ جـاءـتـ فـيـ بـعـضـ الـأـخـبـارـ أـنـ عـدـدـ سـوـرـ الـقـرـآنـ فـيـ مـصـحـفـ أـبـيـ،ـ سـتـ عـشـرـةـ وـمـائـةـ سـوـرـةـ؛ـ لـأـنـهـ كـتـبـ فـيـ آخـرـهـ سـوـرـتـيـ الـحـفـدـ (٧)،ـ وـالـخـلـعـ.

أـخـرـجـ أـبـوـ عـبـيدـ عـنـ أـبـيـ سـيـرـينـ،ـ قـالـ كـتـبـ أـبـيـ بنـ كـعـبـ فـيـ مـصـحـفـهـ فـاتـحةـ الـكـتـابـ

(١) جـولـدـ زـيـهـ "ـالـذـاهـبـ الـإـسـلـامـيـ فـيـ تـفـسـيرـ الـقـرـآنـ"ـ تـرـجمـةـ عـلـىـ حـسـنـ عـبـدـ الـقـادـرـ.ـ الـقـاهـرـةـ مـطـبـعـةـ الـعـلـمـ ١٩٤٤ـ صـ ٢٠ـ .

(٢) الـراـجـحـ الـلـهـجـاتـ صـ ٢٠٢ـ .

(٣) صـحـيـحـ الـبـخارـيـ - جـهـادـ ٤١٤ـ سنـ أـبـيـ دـاـودـ - جـهـادـ ٤١١ـ مـسـنـ أـبـيـ مـسـنـ ٤٤٨ـ .

(٤) السـيـوطـيـ الـإـلـقـانـ جـ ١ـ صـ ٢١١ـ .ـ وـالـزـرـقـانـ - مـنـاهـلـ الـعـرـفـانـ جـ ١ـ صـ ٤٢٢ـ .

(٥) حـفـدـ حـفـدـاـ وـحـفـدـاـ وـاحـتـفـدـ:ـ حـفـ فيـ الـعـلـمـ وـأـسـرـعـ.ـ وـحـفـدـ حـفـدـاـ :ـ خـدمـ قـالـهـ الـأـزـهـرـيـ الـحـفـدـ فـيـ الـخـدـمـةـ وـالـعـلـمـ الـخـفـةـ.ـ انـظـرـ أـبـيـ مـنـظـورـ.ـ لـسـانـ الـعـربـ .ـ جـ ٣ـ صـ ١٥٣ـ .

والمعوذتين، واللهم نستعينك، واللهم إياك نعبد؛ وتركت ابن مسعود؛ وكتب عثمان منهن فاتحة الكتاب، والمعوذتين. ومن حديث عبد الله بن زرير الغافقي قال: قال لي عبد الملك بن مروان: "لقد علمت ما حملك على حب أبي تراب (يعني علياً كرم الله وجهه)، إلا أنك أعرابي جاف، فقلت: "والله لقد جمعت القرآن من قبل أن يجتمع أبواك، ولقد علمتني على بن أبي طالب سورتين علمهما إياه رسول الله ﷺ ما علمتهما أنت ولا أبوك، (اللهم إنا نستعينك ونستغفرك، وئشى عليك)، ولا نكفرك، ونخلع ونترك من يفجرك، اللهم إياك نعبد، ولك نصلى ونسجد، وإليك نسعى ونخند، نرجو رحمتك ونخشى عذابك، إن عذابك بالكافار ملحق)".<sup>(١)</sup>

وما قيل في المعوذتين بالنسبة لعبد الله بن مسعود يقال في الحقد والخلع اللتين كتبهما أبي بن كعب في مصحفه.

يقول ابن قبية في تأويل مشكل القرآن "لا نقول إن أبي رحمة الله عليه أصاب وحده، وأخطأ المهاجرون والأنصار كلهم رضوان الله عليهم، ولكن نقول ذهب أبي في دعاء الفتوات إلى أنه من القرآن، لأنه رأى رسول الله ﷺ يدعو به في الصلاة دعاء دائماً، فظن أنه من القرآن، وأقام على ظنه، ومخالف الصحابة".<sup>(٢)</sup>

وردد الباقيان أيضاً نصيًّا الحقد والخلع المشتبان في مصحف أبي، لأنه لم تقم الحجة بقرآنتهما، بل هما ضرب من الدعاء، وأنهما لو كانوا قرآنًا لنقل القرآن وحصل العلم بصحتها؛ ونضيف إلى أن الفرق جد واضح بين الدعاء الذي ظن أبي أنه قرآن وبين القرآن؛ فالاختلاف في النظم والبلاغة؛ وفي الواقع والأثر الروحانيين في القلب بين هذا الدعاء وبين أدعية القرآن المعروفة لنا.

يزعم برتون بحراة مزريه أن مصاحف الصحابة إنما هي فكرة ملفقة لتبرير عمل عثمان، ومصحف عثمان ملتفأً أيضاً لإخفاء حقيقة أن محمداً هو الذي كان جمع القرآن وحققه وكتبه بنفسه. وقد قام بهذا التلقيق في نظره الفقهاء واللغويون<sup>(٣)</sup>، لقد قال برتون

(١) الإنقاذ /١٨٤ و ١٨٥ و ابن النسم : الفهرست ص ٤٠ ، ٤١ .

(٢) التبيان /٤ و مقدمة كتاب المبان في علوم القرآن ضمن مقدمتان في علوم القرآن: تحقيق أرثوذكسي ٨٥ وما بعدها.

(٣) انظر : دائرة المعارف الإسلامية ص ٤٠٧ عمود B .

من قبل "الفقهاء والمحثون" ، وهو هنا يقول "المحثون" و"اللغويون" ؛ ويغور المستشرق وينسراً أكثر في هذا التيه إذ يتفق مع رفيقه برتون في القول بتلقيق فكرة المصاحف؛ ولكنه يخالفه في التعليل لهذا التلقيق الموهوم؛ فيزعم أن الفكرة من وراء القول بوجود مثل هذه المصاحف هي محاولة من قبل المسلمين لإثبات تاريخ قديم لجمع القرآن، وكتابة المصحف الذي لم يُكتب في نظره حتى القرن الثالث الهجري/التاسع الميلادي، وربما بعد ذلك. كلا الكاتبين لم يقدموا، للأسف، أى دليل؛ بل لم يستطعا أن يصيغوا كلامهما بصيغة عقلية تحسن للعقل الوعي، أو حتى يصيغاه بصيغة خيالية ممتعة؛ وإن دل كلامهما إلى شيء، فإنه يدل على تعاملهما على الإسلام والمسلمين؛ والتشكك في أي عمل من شأنه أن يظهر عناية المسلمين بكتاب الله تعالى أو على ظهور المسلمين كقوة حضارية وعلمية في التاريخ.

وقد فطن ويلش لهذه المغالطة التي وقع فيها أصحابه، فأخذ على صاحبيه التوسع في الدعوى وإعوار الدليل<sup>(١)</sup>. هذه المزاعم تذكرنا بما زعمه منجانا، في مقابل له عن "نقل القرآن" إذ زعم أن روایة جمع القرآن ليست تاريخية، ولا مؤيدة بالأدلة؛ وإنما هي حكايات جاءت بها الأحاديث عن طريق النقل الشفهي. وأن ما عند النصارى في مسألة جمع القرآن من أقوال هو الصحيح المؤيد بالشواهد التاريخية، وقد أجهد منجانا نفسه في إثبات ذلك من ناحيتين؛ الأولى تجميع حكايات إسلامية تنص على أن القرآن لم يجمع إلا في وقت متاخر جداً، بعد ٢٣٨ سنة من وفاة النبي ﷺ<sup>(٢)</sup>.

نقل منجانا ما ورد من أن عبد الملك بن مروان كان يخاف الموت في شهر رمضان فائلاً في تعليل ذلك، فيه ولدت وفيه فطممت، وفيه جمعت القرآن وفيه اخترت خليفة<sup>(٣)</sup>. فهم منجانا خطأً ولم يراجع نفسه في الخطأ أن كلمة "جَمِعَتْ" تعني كتبت

(١) المصدر السابق ٤٠٨ عمود A ..

(٢) "The Transmission of the Qur'an" p. 28f مقال أعددناه ردًا عليه وهو بصدور الشر.

(٣) المصدر السابق ص ٣٢ .

المصحف بعد أن لم يكن مكتوباً، والمعنى الصحيح الذي لا يوجد غيره هو أن كلمة "جمعت القرآن" هنا تعني "حفظت القرآن"، وكلمة "رمضان" في الرواية تدل على هذا المعنى بوضوح تام، إذ كان مما يتفاعل به أن يُتمَّ الإنسان حفظ القرآن أو يختتمه في شهر رمضان، ولا يمكن بحال أن تفسر كلمة "جمع" بغير هذا المعنى، فالقرآن كان بمجموعاً بالفعل في مصاحف تعد بالملايين، ومحفوظاً في صدور الملايين من الحفاظ بالقطع؛ وكيف يُسوغ الكاتب لنفسه تجاهل كل هذه الروايات والحقائق في مقابل قولٍ لأحد المسلمين؟ حتى ولو افترضنا المستحيل وقلنا إن عبد الملك أراد بقوله ذلك المعنى الذي فهمه منحاناً وبين عليه رأيه الخطأ؛ ولكنه للأسف فإن منحاناً ومن لفْ لفيفه، محكومون بتبيحة مسبقة، وعنصرية مستحكمة.

وبنفس الدرجة من اعتساف القول، اعتماد منحاناً على ما ورد في بعض الأخبار الضعيفة من أن الحجاج غير في المصحف، كيف يستطيع الحجاج عمل ذلك داخل العراق وخارجها في البلدان التي لم يمتد إليها سلطانه؟، وأين كان العلماء والحافظون من ذلك؟ وإذا كان الحجاج قد استطاع تغيير النص المكتوب؛ فهل كان يستطيع تغيير المحفوظ في الصدور؟ عجباً! بل إنه أشد في العجب شأنه أن الحجاج كان يحفظ القرآن؛ وكان كثير التلاوة له شديد العناية به.

نعم لقد ذكر ابن أبي داود في المصاحف أن الحجاج غير بعض الحروف أو العبارات المعدودة والتي كانت في إطار القراءات القرآنية أيضاً، هذا إذا صحت النقل<sup>(١)</sup>. وأبعد من ذلك عن الحقيقة وروح البحث العلمي أن يحكم منحاناً بعدم وجود القرآن ككتاب لسبب بسيط جداً عنده، وهو أن المؤرخين النصارى لم يشيروا إليه في الوقت الذي أشاروا فيه إلى المسلمين أو المهاجرين (نسبة إلى أمهم هاجر) كما كانوا يسمونهم<sup>(٢)</sup>.

(١) المصاحف ص ٤٩ - ٥٠

(٢) The Transmission of the Qur'an P. 33ff; وأيضاً مقالته بدائرة معارف الدين والأخلاق ج X ص 549

وكان الأولى بمنحانا، لو أراد الإنصاف، أن يرميبني دينه من الصارى بالجهل بالقرآن، أو بالتعصب عليه بإهمال ذكره، مع غزارة الأدلة على ذيوع أمر القرآن داخل الجزيرة وخارجها وذلك عن طريق الرسائل التي أرسلها النبي ﷺ إلى الرؤساء والملوك، وعن طريق اتصال المسلمين بإمبراطور الحبشه، وبالروم ، وبالحروب والوقفود والبعثة التي خرجت من عند رسول الله ﷺ، أو حضرت إلى مسجده ﷺ كوفد "نصارى نجران"؛ وعن طريق انتشار الكتاتيب والمعلمين في الأمصار، والتغوم الإسلامية، ثم عن طريق الترجمات القرآنية والحدل الدين فيما بعد؛ ولكن الكاتب يهدف من دراسته إلى شيء آخر غير طلب الحقيقة، لذلك فقد ول ظهره لهذه الحقائق كلها. لقد تلقى المسلمين المصحف الإمام بالقبول، وأقبلوا عليه يقرءونه ويحفظونه ويعلمونه للناس في كل مكان. ولم يقرأ من المسلمين المصاحف الأخرى إلا المتخصصون من القراء والحفظ، وكان المصحف العثماني هو القاعدة والأساس عند وقوع أي اختلاف؛ هذا ولم يمض طويلاً وقت على سيادة المصحف الإمام حتى تحول إليه أهل الكوفة، وتركوا قراءة عبد الله بن مسعود، بحيث صار لا يقرأ بما إلا الرجل والرجلان، كما مر بنا؛ وأن أحداً من الصحابة لم يتابع ابن مسعود في عدم كتابة الفاتحة والمعوذتين في المصحف. هذا الأمر واضح؛ ولا يقبل التعيم الذي يحاوله المستشرق ويلش وغيره من المستشرقين.

## الفصل الثالث

### كتابة "المصحف الإمام" واعتماد القراءات

يزعم الكاتب أنه منذ البداية كانت هناك اختلافات بين المصاحف الأئمة، ونسخ المصحف العثماني حتى في نسخة المدينة الأم كما أورده أبو عمر الدانى (١٠٥٢/٤٤٤) في كتاب "المعنى". أما نحن المسلمين فلا نقبل أى رواية على علامنا، مهما كان راويها، إن للمصحف الإمام رسمًا خاصًا، وإن خالف قواعد الخط والت كتابة التي تقررت فيما بعد، والرسم ليس توقيفًا وإنما إلهاهاما، وإلا لما اختلفت اللجنة التي شكلها عثمان في رسم كلمة "التابوت" هل يكتبونها بالباء أم بالباء؛ إذ رفعوا الأمر إلى عثمان، فأمر بكتابتها بالباء؛ ولو كانت الكلمة واردة بهذا الرسم عن رسول الله ﷺ لما توقف فيها زيد بسبب الاختلاف بين المصاحف في الرسم، كما ألمحنا إليه.

ويرجع سبب اختلاف المصاحف في الرسم إلى تنوع القراءات، وصوتيات اللغة واللهجات، وإجراء الوقف مجرى الوصل، أو العكس، أو إلى شكل الخط<sup>(١)</sup>؛ ولنأخذ بعض الأمثلة من كتاب "المعنى" للدانى، وهو الذى أشار إليه الكاتب "كل ما في كتاب الله عز وجل من ذكر للكلمة في لفظ الواحد فهو بالباء إلا حرفاً واحداً في قوله: ﴿وَتَمَتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ الْحُسْنَى﴾ (الأعراف: ١٣٧)، فإن مصاحف أهل العراق اتفقت على رسمه بالباء؛ فأما في: ﴿وَتَمَتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا﴾ (الأنعام: ١١٥). وفي: (يونس: ٣٣) ﴿وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ فَسَقُوا أَهْمَّهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾، وفي السورة نفسها: ﴿إِنَّ الَّذِينَ حَقَّتْ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ (يونس: ٩٦)، وفي قوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَهْمَّهُمْ أَصْحَبُ النَّارِ﴾ (غافر: ٦)، فإن وجدت الحرف الثانى من يونس في مصاحف أهل العراق بالباء (يعنى هكذا "كلمة")، وما عداه بالباء من غير ألف قبلها، وهذه الموضع الأربع تقرأ بالجمع والإفراد". وقال أيضاً: "وَجَدْتُ فِي مَسَاحَفِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ وَالْعَرَاقِ ﴿وَيَخِيَّنَ مَنْ حَىٰ عَنْ بَيْنَةٍ﴾ (الأنفال: ٤٢) بِيَاءٍ وَاحِدَةٍ وَذَلِكَ عِنْدِي عَلَى قِرَاءَةِ مِنْ أَدْغَمٍ<sup>(٢)</sup> قَامَ مَقَامَ: ﴿وَمَا عَمِلْتَهُ أَيْدِيهِمْ﴾ (يس: ٣٥)".

(١) الدانى . المعنى ٧٩ عبد الوهاب حمودة. القراءات واللهجات القاهرة النهضة المصرية ١٣٦٨ - ١٩٤٨ ص ١٠٤

(٢) الدانى . المعنى ص ٥ وأيضاً ابن أبي داود . كتاب المصاحف ص ١٠٥ وما بعدها .

هذه أمثلة من الخلافات الكائنة بين المصاحف معروفة ومطبوعة ومحرجة، المسلمين أنفسهم الذين يعتقدون في إلهية كل حرف من حروف القرآن، هم الذين رصدواها وتبينوها تماماً؛ ولم يجدوا حرجاً في نقلها وترجمتها.

وقول الكاتب بأن الرسم العثماني<sup>(١)</sup> كان غير واضح وأنه ترك للقارئ الحرية في أن يضبط قراءته بنفسه فكلام غير معقول وغير مقبول على الإطلاق؛ وقد ذكرنا فيما سبق أن القرآن كان ولا يزال يُؤخذ بالتلقي عن الشيوخ، ولا يعتمد فيه على الخط وحده. وبالتالي فرغم المستشرق بأن الأمر بالنسبة لوضع المصحف العثماني لم يكن قد استقر بعد، وأن الخلافات بين المصاحف العثمانية كانت تتسع أكثر فأكثر بمرور الوقت، وأن قراءات أخرى جديدة بدأت تظهر في العصر الأموي (٤١ ٦٦١-١٣٢ هـ)<sup>(٢)</sup>، وأن الحجاج هو الذي وضع النقط، فتوسّع في الكلام، وسوّء في التفسير، وتجاوز<sup>(٣)</sup> للحقائق. وأما عن القول بأن الحجاج بن يوسف قد غير الشكل، وأن المصحف العثماني لم يكن منقوطاً ولا مشكولاً، فربما كانقصد من تركه هكذا هوبقاء الكلمة محتملة لأن تقرأ بالوجه المحتملة للقراءة؛ وقد جاء عن أبي علي الفارسي أنه قال "لما عمل أبو بكر بن السراج كتاب الخط والهجاء قال لي: أكتب كتابينا هذا. قلت له: نعم، إلا أني آخذ بآخر حرف منه، قال: وما هو؟ قلت قوله: "ومن عرف صواب اللفظ عرف صواب الخط"<sup>(٤)</sup>؛

ويينبغى أن يكون واضحاً غاية الوضوح أن الرسم القرآني ليس توثيقياً إذ القرآن لم ينزل مكتوباً من عند الله وإنما تلقاه الرسول ﷺ سماعاً من جبريل ثم أملأه من حفظه على كتاب الوحي فكتبه. وقد كان النبي أميناً لا يستطيع أن يتبيّن رسم الكتابة. وقد ورد عنه ﷺ أنه كان يطلب من كتاب الوحي أن يعيدوا عليه ما كتبوه ليتأكد من صحة ما كتبوه، ولو كان الرسم أو الخط القرآني منها بهذه الدرجة، لطلب النبي ﷺ من كتاب الوحي أن يتلقوا على الخط أو الرسم، هذا توجيهه؛ وتوجيه آخر محتمل أن الرسم العثماني ثابت بطريق التوقيف، أو يكون الاختلاف في القراءات كله توقيفي أيضاً وهذا هو السبب

(١) دائرة المعارف ص ٤٠٨.

(٢) الترکشي، البرهان ج ١ ص ٣٧٧.

في اختلاف المصاحف العثمانية فيما بينها، إذ يمكن إرجاعها في الأغلب إلى اختلاف القراءات المتلقاة عن النبي ﷺ.

قال أبو عمرو الدانى في المقنع "فإن سأله سائل عن السبب الموجب لاختلاف مرسوم هذه الحروف الزوائد في المصاحف - قلت: السبب في ذلك عندنا أن أمير المؤمنين عثمان بن عفان، لما جمع القرآن في المصاحف ونسخها على صورة واحدة، وأثر في رسماها لغة قريش دون غيرها، مما لا يصح ولا يثبت، نظراً للأمة، واحتياطاً على أهل الملة، وثبتت عنده أن هذه الحروف من عند الله عز وجل كذلك منزلة، ومن رسول الله ﷺ مسموعة، وعلم أن جمعها في مصحف واحد على تلك الحال غير متمكن إلا بإعادة الكلمة مرتين، وفي رسم ذلك كذلك من التخليل والتغيير للمرسوم ما لا خفاء به ففرقها في المصاحف لذلك، فجاءت مثبتة في بعضها، ومحذفة في بعضها الآخر لكي تحفظها الأمة كما نزلت من عند الله عز وجل، وعلى ما سمعت من رسول الله ﷺ، فهذا سبب اختلاف مرسومها في مصاحف الأمصار<sup>(١)</sup>.

وقد قلنا في أكثر من مناسبة في هذا الكتاب إن حفظ القرآن لا يعتمد على الخط وحده، وإنما على حفظ القلوب أيضاً. يقول ابن الجزرى في كتابه "النشر في القراءات العشر": "إن الاعتماد في نقل القرآن على حفظ القلوب والصدور، لا على حفظ المصاحف والكتب، وهذه أشرف خصيصة من الله تعالى لهذه الأمة"<sup>(٢)</sup>. واستشهد ابن الجزرى على ذلك بحديث مسلم<sup>(٣)</sup>: "أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ ذَاتَ يَوْمٍ فِي خُطْبَتِهِ أَلَا إِنَّ رَبِّيَ أَمْرَنِي أَنْ أَعْلَمَكُمْ مَا جَهَلْتُمْ مِمَّا عَلِمْتَنِي يَوْمِي هَذَا كُلُّ مَا لَمْ تَحْلِلْهُ عَنْدَنَا حَلَالٌ وَإِنَّمَا خَلَقْتُ عَبادِي حُنْفَاءَ كُلُّهُمْ وَإِنَّهُمْ أَتَتُهُمُ الشَّيَاطِينُ فَاجْتَنَّاهُمْ عَنِ دِينِهِمْ وَحَرَمْتُ عَلَيْهِمْ مَا أَحَلْتُ لَهُمْ وَأَمْرَتُهُمْ أَنْ يُشْرِكُوا بِي مَا لَمْ أَنْزِلْ بِهِ سُلْطَانًا وَإِنَّ اللَّهَ نَظَرَ إِلَى أَهْلِ الْأَرْضِ فَمَقَّهُمْ عَرَبَهُمْ وَعَجَمَهُمْ إِلَّا بَقَائِيَا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَقَالَ إِنَّمَا يَعْثَكُ لَا يَبْلِيَكَ وَأَبْلِيَكَ وَأَنْزَلْتُ عَلَيْكَ كِتَابًا لَا يَغْسِلُهُ الْمَاءُ تَقْرُؤُهُ نَائِمًا وَيَقْطَانَ وَإِنَّ اللَّهَ أَمْرَنِي أَنْ أَحْرِقَ قُرْيَشًا فَقُلْتُ رَبِّ إِذَا يَنْلَوُا رَأْسِي فَيَدْعُوهُ خَبْرَةً قَالَ اسْتَخْرِجْهُمْ كَمَا

(١) المقنع ١١٤

.٦ / ١

(٢) النبوى على مسلم ١ .١٩٨

استخرجوك وأغزهم تغرك وأتفق فستتفق عليك وابعث جيشاً يبعث خمسةً مثله وقاتلُ  
بمن أطاعك من عصاك" ثم قال ابن الجوزي: "فأخبر تعالى أن القرآن لا يحتاج في حفظه  
إلى صحيفة تعسل بالماء، بل يقرءونه في كل حال، كما جاء في صفة أمته "أناجيلهم في  
صدورهم"، وذلك بخلاف أهل الكتاب الذين لا يحفظونه، ولا يقرءونه كله إلا نظراً، لا  
عن ظهره ، ولما خص الله تعالى بحفظه من شاء من أهله، أقام أئمَّة ثقاتٍ بحربوا لتصحیحه  
وبذلوا أنفسهم في إتقانه، وتلقوه من النبي ﷺ حرفاً حرفاً لم يهملوا منه حرکة ولا  
سكونا، ولا إثباتاً ولا حذفاً، ولا دخل عليهم في شيء منه شك ولا وهم، وكان منهم  
من حفظه كله، ومنهم من حفظ أكثره، ومنهم من حفظ بعضه؛ كل ذلك في زمن  
النبي ﷺ <sup>(١)</sup>.

وعندما بدأ احتلاط العرب بالعجم يؤثر على فصاحة اللغة ويزحف إلى السنة قراءة  
القرآن؛ حتى لقد شق على بعض الناس أن يميزوا بعض الكلمات القرآنية غير المعجمة،  
هدي الله الخليفة، فأمر الحجاج بأن يتول عملية ضبط القرآن؛ فكلف الحاج رجلين  
ليقوما بهذه المهمة هما: نصر بن عاصم الليثي، وبيحيى بن يعمر العدواني من تلامذة أبي  
الأسود الدؤلي؛ ولقد كان الرجلان آية في العلم، والعمل، والصدق، والضبط، والأمانة،  
فقاما بهذه المهمة النبيلة خير قيام، وأراحَا بذلك سواد قراء القرآن <sup>(٢)</sup>.

وفي هذا دليل أكيد على أنه لا يوجد في عمل الحجاج ما يضاد صحة القرآن؛  
وليس فيه كذلك ما يخرم الثقة في النص القرآني وليس في عمل الحجاج أبداً ما يوهم بأن  
القرآن لم يُجمع حتى هذا التاريخ أو أن الحجاج غير في القرآن شيئاً كما حلى  
للمستشرقين أن يرددوه.

أشار الكاتب بعد ذلك إلى قول بعض المسلمين بضرورة الأخذ بالقراءة التي توافق  
قواعد اللغة فقط <sup>(٣)</sup>؛ وقد من بنا رفض العلماء مثل هذا الرأي على أساس أن القراءة  
توفيقية وأن الأخذ بها واجب سواءً وافقت قواعد اللغة أم لم توافقها، المهم أن تكون

(١) النشر ٦ / الإمام البخاري - خلق أفعال العباد / ١٧٨ ضمن كتاب عقائد السلف .

(٢) ابن أبي داود كتاب المصاحف ١١٧ - ١١٨، ابن النتم. الفهرست؛ ابن خلدون المقدمة ٣ / ٢٨٠؛ والزركشي.  
البرهان جـ ١ ص ٣٧٤ وما بعدها؛ والسيوطى- الإتقان جـ ١ / ص ٢٢٢ وما بعدها. وانظر الررقان، مناهل العرفان. ١ /

٤٠٧ - ٤٠٦

(٣) انظر: دائرة المعارف الإسلامية ص ٤٠٩ .

صحت روایتها عن رسول الله ﷺ. ونضیف إلى ما سبق ذکرہ قول أبي البقاء في كتاب  
اللباب: "ذهب جماعة من أهل اللغة إلى كتابة الكلمة على لفظها إلا في خط المصحف  
فإنهم اتبعوا في ذلك ما وجدوه في (المصحف) الإمام والعمل الأول"<sup>(١)</sup>

وأما عن كلام الكاتب بالنسبة لعدد القراءات هل هي سبع أم أكثر من السبع؟ فقد  
تعددت القراءات حتى قيل القراءات السبع، والقراءات العشر، والقراءات الأربع عشرة،  
وأشهرها القراءات السبع، وهي القراءة المنسوبة إلى الأئمة السبعة المشهورين؛ وهم  
نافع، وعاصم، وحمزة، وعبد الله بن عامر (ت: ٦٧٣/١١٨١)، وعبد الله بن كثير  
(٧٣٧/٨٢٠)، وأبو عمرو بن العلاء (ت: ١٥٤/٧٧٠)، والكسائي. والقراءات العشر  
تكون بزيادة أبي جعفر، ويعقوب، وخلف، على السبعة المذكورين؛ والأربع عشرة بزيادة  
أربع على قراءات هؤلاء العشرة؛ وهي قراءة الحسن البصري، وابن محبص، وبيحيى البزريدي  
والشنبوذى. وقد انتشرت هذه القراءات واشتهرت في الأمصار الإسلامية على رأس  
المائتين، فكان لكل مصر قُراؤه وقراءته. ولم تدون القراءات السبع إلا نحو نهاية القرن  
الثالث المحرى، وقد جمع القراءات السبعة الإمام ابن مجاهد ببغداد. ثم زيدت هذه  
القراءات إلى الأربع عشرة؛ ولا يمنع ذلك أنه كانت هناك قراءات أخرى كثيرة على  
هامش هذه القراءات لكنها كانت أقل شهرة؛ ولم يأت القرن الخامس إلا وقد سادت  
القراءات السبعة<sup>(٢)</sup>.

ويتبغى أن يكون واضحاً أن اختيار قراءة ما لم يكن عشوائياً أو متروكاً ب مجرد  
اجتهادات الناس، هكذا بدون ضوابط؛ كلا فقد وضع العلماء قاعدة على أساسها يقبلون  
أو يرفضون القراءة فقالوا "إن كل قراءة وافتقت أحد المصاحف العثمانية، ولو تقديرًا  
وافتقت العربية، ولو بوجهه، وصح إسنادها ولو كان عمن فوق العشرة من القراء، فهي  
القراءة الصحيحة التي لا يجوز ردتها، ولا يحمل إنكارها؛ بل هي من الأحرف السبعة التي  
نزل عليها القرآن"<sup>(٣)</sup>؛ ومهما يكن من أمر القراءات، فهي بمثابة اللهجات الكثيرة للغة  
الواحدة، أو هي بمثابة الفروع للأصل الواحد. والقراءة لا تقبل إلا بسند وتواتر كالأصل

(١) البرهان ١ / ٣٧٦

(٢) انظر الفهرست ص ٤٢-٥٠، وابن خلدون. المقدمة ٣ / ٢٨٠، الزرقان. منهال ١ / ٤١٦ - ٤١٨.

(٣) الزرقان . منهال ١ / ٤١٦ - ٤١٨ .

في القرآن: وما لم يثبت إلا بطريق الآحاد فإنه مردد، وقد تعددت القراءات بتنوع الشيوخ الكبار ومن أخذ عنهم في الأعصار المختلفة والأمسكار المتعددة حتى إذا ما جاء في القرن الثالث المحرى تصدى ابن مجاهد لضبط ما رواه الثقات من القراءات وتمييزه عن غيره. وكان أبو بكر بن مجاهد هو أول من اختار القراءات السبع واقتصر عليها. وتحديد ابن مجاهد للقراءات السبع، كان بعرض التوفيق بين عدد القراءات وعدد اللغات والأحرف التي نزل بها القرآن كما في حديث: "أنزل القرآن على سبعة أحرف" <sup>(١)</sup> .  
و فعل ابن مجاهد ليس ملزماً، بل لقد اتفق علماء السلف على أنه لا يتعين أن يقرأ بهذه القراءات المعينة في جميع أمصار المسلمين بل لكل واحد ما اختار منها <sup>(٢)</sup>.  
ذكر أبو محمد مكي بن أبي طالب <sup>(٣)</sup>: أن العلماء أحصوا في كتبهم أكثر من سبعين من هو أعلى رتبة، وأعظم مكانة من هؤلاء السبعة الذين احصاهم ابن مجاهد؛ بل لقد أهل بعض المعنين بالقراءات ذكر بعض هؤلاء القراء السبعة. وإن كثرة القراءات وتعددها وانتشار القراءة ووفرها، دليل واضح على ذيوع القرآن وانتشاره وعلى اهتمام المسلمين به إذ كان القرآن دائمًا موضوع عناية العلماء ومشايخ الحفاظ والقراء، كما كان محل عناية المسلمين جيئاً عملاً وتطبيقاً، ومدارسة وتدبراً.

(١) انظر: مقدمة المحرر الوجيز لابن عطية ضمن "مقدماتان في علوم القرآن" ص ٢٦٥ وما بعدها.

(٢) انظر: جامع البيان للطبرسي ١٠٦/١ النشر في القراءات العشر ١٣٣/٤ وأيضاً عبد الرحيم اللهجات ص ٧٤، ٧٥.

(٣) النشر في القراءات العشر ١/٦٣، والراجحي. القرآن واللهجات ٧٥؛ عبد الصبور شاهين. القراءة القرآنية في ضوء علم اللغة الحديث. القاهرة .الخانجي ١٩٦٦ ص ٧٠.

# الباب الرابع

## بنية القرآن

تمهيد

الفصل الأول ... السور وأسماؤها

الفصل الثاني ... الآيات

الفصل الثالث ... البسملة

الفصل الرابع ... الحروف المقطعة

الفصل الخامس ... عنابة المسلمين بالحروف المقطعة



## مُهِمَّةٌ

في هذا الباب يتعرض الكاتب لأسماء السور وحجم الآيات القرآنية وموقعها من السورة، وأيضاً للسمات الأدبية التي تميزها يقول "إنه على الرغم من ورود اسم "آية" في القرآن بالإفراد والجمع، إلا أنه ليس من الواضح، أن هذه اللفظة كانت تستعمل منذ البداية كإشارة إلى الجزء المحدد من القرآن كما هو معروف اليوم، لقد كانت هذه الكلمة تعني المعجزة في بداية الأمر ثم استخدمت فيما بعد للدلالة على الآية من القرآن". يزيد ويلش أن يقول إن محمداً أو الصحابة قد نقلوا الكلمة من معناها الأول إلى معنى آخر بمد تحديد معلم القرآن الكريم، وأن محمداً أو أصحابه قد أخذوا المعنى الجديد للكلمة من كتب اليهود والنصارى. وتلاحظ هنا كما لاحظنا في كل موضوع تناولنا فيه كلام المستشرقين أن الكاتب دائمًا جد حريص على إرضاء غروره العنصري يجعل كتبه المقدسة هي المعيار، وهي الأصل الذي يقاس عليه. ويقول بعد ذلك متصلة "إن أول سورة في القرآن هي فاتحة الكتاب، المكونة من سبع آيات، وهي عبارة عن دعاء من العبد لربه، وباستثناء سورتي يوسف ونوح فإن معظم سور القرآن تبدو وكأنها مكونة من مقاطع أو أجزاء مختلفة، متنافرة وغير مترابطة ولا يجمعها عنوان واحد ومحدد ولا نسق موضوعي بعينه، وإن سورتي يوسف ونوح مركتبان من عناصر مختلفة جمعت من عدة سور أخرى؛ وإن بعض سور القرآن وبالتحديد الثلاثة الأخيرة منه تبدو وكأنها فقرات مقطوعة الصلة يباقي سور القرآن".

"Most of the Suras consist of several segments or periscopes that are only loosely connected often with little or no apparent connection of Thought". (The Encyclopaedia of Islam, vol. 2. p. 409, col. 8).

ويشير ويلش في هذا الصدد إلى سقوط المعودتين من مصاحف بعض الصحابة وإلى سورتي الفيل والإيلاف قريش اللتان عدتا سورة واحدة في مصحف أبي. إننا لا نتهم ويلش بالجهل أو الغفلة هنا وإنما نتهمه أكثر بالتعصب وذلك لأنه أحد القول السابق فيما يخص مصحف أبي بن كعب من كتاب الإتقان للإمام السيوطي واقتصر عليه دون تفنيد أو اعتبار للروايات الأخرى الأشد وثوقاً من هذه الرواية التي اهتم بها. أضف إلى ذلك أن الإمام السيوطي قد أورد هذا الخبر في الكتاب نفسه وفي الموضع نفسه الذي اطلع عليه ويلش، لكن السيوطي قد استشهد على ردّ خبر مصحف أبي بالحديث

الذى أخرجه الطبرانى من حديث أم هانى، أن رسول الله ﷺ قال: "فَضَّلَ اللَّهُ قَرِيشًا بَسْعًا..." الحديث؛ وفيه: "وَإِنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ فِيهِمْ سُورَةً مِنَ الْقُرْآنِ لَمْ يُذْكُرْ فِيهَا مَعْهُمْ غَيْرُهُمْ - إِلَيَّا لَفْ قَرِيشٍ" <sup>(١)</sup>

وهبْ أنَّ واحِدًا مِنَ الصَّحَابَةِ فَعَلَ ذَلِكَ فِي مَصْحَفِهِ الَّذِي كَتَبَ لِنَفْسِهِ بِخَاصَّةٍ فَهُلْ يَكُونُ فَعْلُهُ حَجَةً عَلَى جَمِيعِ الصَّحَابَةِ وَخَرْقًا لِإِجْمَاعِهِمْ؟ إِذَا كَانُوا قَدْ أَجْمَعُوا عَلَى اعْتِمَادِ مَصْحَفِ عُثْمَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ لَا غَيْرَ وَالَّذِي فِيهِ الْمَعْوذَتَانِ وَسُورَتَ الْفَيْلِ وَإِلَيَّا لَفْ قَرِيشٍ كَسْوَرَتَيْنِ مِنْفَصَلَتَيْنِ.

وزعمَ ويلشَ كَذَلِكَ أَنَّ سُورَتَيِ الْعَصْرِ وَالْكَوْثَرِ قَلْقَاتَانِ فِي مَوْضِعِيهِمَا مِنَ الْمَصْحَفِ وَبِعَبَارَتِهِ هُوَ:

"Some short suras (e. g. C III, CV III,) seem to be isolated fragments; and it is not unlikely that some for the present Suras or parts of them were once joined with others. For instance, 'Ubayy b. Ka'b and other really authorities are reported to have regarded CV and CVI as a single Sura" <sup>(2)</sup>

ولسنا ندرى على أي أساس حَكَمَ ويلشَ بِأَنَّ هاتَيْنِ السُّورَتَيْنِ بِالذَّاتِ دُونَ باقِي السُّورِ الْقَصَارِ الْأُخْرَى قَلْقَاتَانِ فِي مَوْضِعِيهِمَا؟ إِنَّهُ رَعَى حَكْمَ هَذَا الْحَكْمِ لَمَّا لَاحَظَ أَنَّ سُورَةَ الْعَصْرِ تَشْتَمِلُ عَلَى سَطْرَيْنِ اثْنَيْنِ، وَأَنَّهَا تَوَسِّطُ سُورَتَيْنِ تَشْتَمِلُ كُلُّ مِنْهُمَا عَلَى أَرْبَعَةِ سَطُورٍ فَحَكَمَ بِظَاهِرِ الْمَرْسُومِ مَعَ إِهْمَالِ مَتَعَمِّدِ لِلْحَقَائِقِ الْمُقرَّرَةِ. وَالْكَلَامُ نَفْسِهِ يَقَالُ فِي تَعْلِيلِ رَأْيِ الْمُسْتَشْرِقِ بِالنِّسْبَةِ لِسُورَةِ الْكَوْثَرِ الَّتِي تَشْتَمِلُ هِيَ الْأُخْرَى عَلَى سَطْرَيْنِ، وَتَوَسِّطُ كَذَلِكَ سُورَتَيْنِ رِبَاعِيَّةِ السَّطُورِ، وَلَيْسَا هُمَا جَارِيَتَيْنِ فِي مَوْضِعِيهِمَا عَلَى قَاعِدَةِ تَرْتِيبِ الْمَصْحَفِ، مِنْ حِيثِ عَدْدِ السَّطُورِ أَوِ الْآيَاتِ؛ وَلَوْ أَنَا طَبَقْتُ قَاعِدَةَ أَنَّ سُورَةَ الْقُرْآنِ مَرْتَبَةً بِمُحْسَبِ الطَّولِ وَالْقَصْرِ فَقَطَّ، كَمَا يَحَاوِلُ الْمُسْتَشْرِقُ وَيلشُ أَنْ يَقُولَ، لَحَكِمَنَا أَنَّ سُورَةً كَثِيرَةَ مَوْضِوعَةَ، بِنَاءً عَلَى مَنْطَقَهِ هَذَا، فِي غَيْرِ مَوْضِعِهَا؛ وَكَانَ مِنَ الْأَنْسَبِ عَلَى هَذَا الْمَنْطَقِ الْخَاصِّ بِهِ أَلَا تَوَضَّعُ الْفَاتِحةُ فِي أَوَّلِ الْمَصْحَفِ، بَلْ مَعَ قَصَارِ السُّورِ أَيْ فِي آخِرِ الْمَصْحَفِ.

(١) الإنقاذ ج ١ ص ١٨٦.

(٢) دائرة المعارف الإسلامية ج ٢ ص ٤٠٩ وما بعدها.

لقد نبهنا مراراً إلى أن ترتيب سور القرآن لم يكن اجتهادياً، بل توقيفياً، لا دخل للعقل ولا للمنهجية البشرية فيه؛ فللقرآن منهج ونسق خاصين به، بل إنني قد أغامر فأقول إن هذا الترتيب المعجز لسور القرآن يعتبر من قبيل المتشابه الذي يحتاج إلى إعمال الذهن للتوصل إلى العلاقات التي تجمع بين أجزاء القرآن من أوله إلى آخره والتي قد تبدو غير واضحة أحياناً. ليس في القرآن حلل أبئتها ولا عوج ولا اختلاف أبداً لا في ترتيب السور ولا في ترتيب الآيات.

لقد تكلم علماؤنا في مناسبة الآيات والسور القرآنية، وأفرده جماعة منهم بالتأليف ربما كان من أو لهم أبو حفص بن الزبير شيخ أبي حيان الذي ألف كتاباً سماه "البرهان في مناسبة ترتيب سور القرآن"، وللشيخ برهان الدين البقاعي السورى (ت: ٤٨٠ - ٥٨٨٥م)، كتاب بعنوان "نظم الدرر في تناسب الآى والسور" كذلك ألف السيوطي كتاب "تناسق الدرر في تناسب السور"؛ وكما تكلم بعض المفسرين في موضوع ترتيب السور والآيات يقول الفخر الرازى عند تفسيره لسورة البقرة على سبيل المثال:

"ومن تأمل في لطائف نظم هذه السورة، وفي بدائع ترتيبها، علم أن القرآن كما أنه معجز بحسب فصاحة ألفاظه، وشرف معانيه، فهو أيضاً معجز بسبب ترتيبه ونظم آياته، ولعل الذين قالوا: إنه معجز بسبب أسلوبه أرادوا ذلك، إلا أن رأيت جمهور المفسرين معرضين عن هذه اللطائف غير متبيهين لهذه الأسرار، وليس الأمر في هذا الباب إلا كما قيل:

**وَالنَّجْمُ تَسْتَضْفِرُ الْأَبْصَارُ صُورَتَهُ وَالذَّلْبُ لِلطَّرْفِ لَا لِلنَّجْمِ فِي الصَّغْرِ**

ويُعرف السيوطي المناسبة بقوله هي في اللغة المشاكلة والمقاربة، ومرجعها في الآيات ونحوها إلى معنى رابط بينهما، عام أو خاص، عقلى أو حسى أو خيالى، أو غير ذلك من أنواع العلاقات أو التلازم الذهنى، كالسبب والسبب والعلة والمعلول، والضدين، ونحوه". ويبيان فائدتكما بقوله إنما: "جعل أجزاء الكلام بعضها آخذاً بأعناق بعض فيقوى بذلك الارتباط، ويصير التأليف حاله حال البناء الحكيم المتلائم الأجزاء"<sup>(١)</sup>.

أما الشيخ عز الدين بن عبد السلام فقد اعتبر من وجهة نظره أن القول بوجود مناسبة بين سور القرآن وأيّه؛ واعتبر البحث في ذلك تكلاً وذلك بمحجة أن ارتباط الكلام لابد وأن يقع في أمر متحد مرتبط أوله بآخره، والقرآن قد نزل في نيف وعشرين سنة، وفي أحکام مختلفة، شرعت لأسباب مختلفة، وما كان كذلك لا يتأنى ربطه بعضه ببعض". وقد رد الشيخ ولـ الدين

(١) الإتقان جـ ٣ ص ٣٢٣ - ٣٢٤

الملوى على مثل هذا الاعتراض بقوله: "وفصل الخطاب أنها (أى السور والآيات) على حسب الواقع تنزيلاً، وعلى حسب الحكمة ترتيباً وتأصيلاً، فالمصحف على وفق اللوح المحفوظ، مرتبة سورة كلها وآياته بالتوقيف، كما أنزل جملة إلى بيت العزة؛ ومن المعجز بين أسلوبه ونظمه الباهر، والذي ينبغي في كل آية أن يبحث أول كل شيء عن كونها مكملة لما قبلها أو مستقلة؛ ثم المستقبلة ما وجه مناسبتها لما قبلها؟ ففي ذلك علم حم وهكذا في السور يطلب وجه اتصالها بما قبلها وما سبقت له<sup>(١)</sup>.

وهنا ينبغي أن نبه على أن قول العز بن عبد السلام بأن ترتيب السور والآيات ليس بينها مناسبة نظراً لنزولها على التراخي واحتصاص كل منها بأحكام مستقلة فهو قول لا نوافقه عليه فإن القرآن مصدره واحد، وهو على الرغم من تراخي فترات نزوله كتابٌ واحد ونظمٌ واحد، ومع هذا فليس هناك ما يؤيد رأى المستشرقين، في دعوى عدم ترابط سور القرآن وآياته، إذ أن فحوى كلام العز بن عبد السلام: أن القرآن ليس كتاباً من صنف ما يؤلفه البشر، يعني أن له مقدمة، وموضوعاً، وخاتمة، وغير ذلك؛ وإنما هو كتاب إلهي له نظامه الخاص ونظمه المعجز وترتيبه الفريد؛ فالقرآن ينظم الآيات في سلسلة نظم العقد للحجيات المشعة، فإنما مهما تباعدت في المسافات وانختلفت في الأحجام، تخضع ل النظامجمالي واحد؛ أو هو كماء المحيط مهما تباعدت مسافاته اتحدت صفاتاته وسماته.

أما مقصد المستشرقين فهو أفهم على عكس ذلك، يزعمون أن القرآن لا تجمع سورة وآياته آية رابطة أو مناسبة، وليس لها نسق فكري أو موضوعي متصل، وهم بذلك يريدون أن يصلوا إلى تأكيد وجاهة نظرهم في بشرية القرآن وتعدد مصادره التي نقل عنها، وهذا فوق أنه يصادم عقيدة المسلمين في القرآن فإنه معارض بجميع الأدلة التي قدمناها وأقواها وأسماءها دليل القرآن نفسه.

إن زعم المستشرق ويلش بأن آيات القرآن لا يربطها نسق فكري واحد، لا أساس له من الصحة؛ فآيات الذكر الحكيم متصلة، ومتواصلة فيما بينها، إنما بثابة النجوم، لكل نجم نوره في نفسه، ونوره الذي يمترزج بنور غيره من النجوم الأخرى، فإذا أنت نظرت إلى مجموع

(١) المصدر نفسه والموضع وانظر الأمثلة على ما قلناه في الإتقان وتفسير الفخر الرازي .

هذه النجوم وحدث كل واحد منها قائماً بنفسه مستقلاً بذاته متميزاً بألقه، ولكنك إذا نظرت إلى ذلك السُّنَّا اللاحائي الذي يضم مجموع أنوار هذه النجوم وجدتها كلها، وكأنها بربت من هذا اللجين المترامي الأطراف، وانبتقت من هذا الحيط التوراني المتدقق.

إنه من الجلي أنه لا توجد سورة من سور القرآن يمكن أن تكون عن القرآن بمعزل، وليس في القرآن أَلْبَةٌ تركيب اصطناعي، أو تصنيف بشري ولا تجميع ولا تقطع، بل وحدة وانسجام، وجمال وكمال، إن القرآن، كل القرآن صادر عن النَّزْل العظيم، ودالٌ على الله رب العالمين، الذي لا شريك له في ملكه ولا في كلمته؛ يقول تعالى: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ﴾ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ أَخْتِلَافًا كَثِيرًا﴾ (النساء: ٨٢)؛ ويقول تبارك تعالى: ﴿وَلَقَدْ جَنَّتُهُمْ بِيَكْتَبِ فَصِّلَتْهُ عَلَى عِلْمٍ هُدَىٰ وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾ (الأعراف: ٥٢). ويقول تعالى: ﴿فَلَنَقْصَنَ عَلَيْهِمْ بِعِلْمٍ وَمَا كُنَّا غَاَبِبِينَ﴾ (الأعراف: ٧)؛ ويقول: ﴿الرَّبُّ كَتَبَ أَحْكَمَتْ إِيمَانَهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ﴾ (هود: ١)، ومعنى "فُصِّلتْ" أحكمت في صورها ومعناها بمقاييس دقيق، وتركيب بديع مناسب لما فصلت له مناسبة الثوب للبدن، والأعضاء للجسم، والفصل هو موضع المفصل، وبين كل فصلين وصل، وما قيل شعراً في هذا المعنى: "وصلاً وفصلاً، وتحميغاً ومفترقاً، فتقاً ورتقاً وتاليفاً لإنسان؟"؛ ويقال: "عقد مفصل" أي جعل بين كل لؤلؤتين خرزة<sup>(١)</sup>؛ ويقول تعالى: ﴿بَلْ هُوَ إِيمَانٌ بَيْنَ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ﴾ (فصلت: ٤١ - ٤٢).

(١) انظر ابن كثير مختصر تفسير ٢١٠/٢؛ الراغب الأصفهاني. المفردات ص ٦٣٩، ٦٣٨؛ وأبن منظور. لسان العرب /١١ .٥٢١، ٥٢٠.

the first time, and the author's name is given in the title.

The author's name is also given in the title of the second paper.

The author's name is also given in the title of the third paper.

The author's name is also given in the title of the fourth paper.

The author's name is also given in the title of the fifth paper.

The author's name is also given in the title of the sixth paper.

The author's name is also given in the title of the seventh paper.

The author's name is also given in the title of the eighth paper.

The author's name is also given in the title of the ninth paper.

The author's name is also given in the title of the tenth paper.

The author's name is also given in the title of the eleventh paper.

The author's name is also given in the title of the twelfth paper.

The author's name is also given in the title of the thirteenth paper.

The author's name is also given in the title of the fourteenth paper.

The author's name is also given in the title of the fifteenth paper.

The author's name is also given in the title of the sixteenth paper.

The author's name is also given in the title of the seventeenth paper.

The author's name is also given in the title of the eighteenth paper.

The author's name is also given in the title of the nineteenth paper.

The author's name is also given in the title of the twentieth paper.

The author's name is also given in the title of the twenty-first paper.

The author's name is also given in the title of the twenty-second paper.

The author's name is also given in the title of the twenty-third paper.

The author's name is also given in the title of the twenty-fourth paper.

The author's name is also given in the title of the twenty-fifth paper.

The author's name is also given in the title of the twenty-sixth paper.

The author's name is also given in the title of the twenty-seventh paper.

The author's name is also given in the title of the twenty-eighth paper.

The author's name is also given in the title of the twenty-ninth paper.

# الفصل الأول

## السور وأسماؤها

وأما بالنسبة لعدد المصاحف واختلافها في ترتيب السور وأسمائها والتي أثارها الكاتب؛ فنقول إن هذا الاختلاف راجع إلى أن الصحابة كانوا يكتبون مصاحف خاصة بهم يرتبونها حسب السمع أو على ما رأوه حسناً، وكان ذلك قبل جمع القرآن في الصحف وقبل ظهور مصحف عثمان الذي التزم فيه ترتيب النبي ﷺ للسور إذ الإجماع والنصوص المترادفة على أن ترتيب الآيات في السور توقيفي<sup>(١)</sup>؛ وفي كتب الأحاديث الكثير من الشواهد على ذلك، على سبيل المثال، فقد أخرج أحمد وأبو داود والترمذى والنسائي وابن حبان والحاكم عن ابن عباس قال: قُلْتُ لِعُثْمَانَ مَا حَمَلْكُمْ عَلَى أَنْ عَمَدْتُمْ إِلَى سُورَةِ الْأَنْفَالِ وَهِيَ مِنَ الْمَتَانِي وَإِلَى سُورَةِ بَرَاءَةِ وَهِيَ مِنَ الْمَيْنِ فَقَرَّئْتُمْ بَيْنَهُمَا وَلَمْ تَكْتُبُوا بَيْنَهُمَا سَطْرًا "بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ" فَوَضَعْتُمُوهَا فِي السَّبْعِ الطَّوَالِ فَمَا حَمَلْكُمْ عَلَى ذَلِكَ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَمَّا يَأْتِي عَلَيْهِ الزَّمَانُ وَهُوَ يُنْزَلُ عَلَيْهِ مِنَ السُّورِ ذَوَاتُ الْعَدْدِ فَكَانَ إِذَا أُنْزَلَ عَلَيْهِ الشَّيْءُ دَعَا بِعْضَ مَنْ يَكْتُبُ لَهُ فَيَقُولُ ضَعُوا هَذِهِ فِي السُّورَةِ الَّتِي يُذْكَرُ فِيهَا كَذَا وَكَذَا، وَإِذَا أُنْزَلَتْ عَلَيْهِ الْآيَاتُ قَالَ ضَعُوا هَذِهِ الْآيَاتِ فِي السُّورَةِ الَّتِي يُذْكَرُ فِيهَا كَذَا وَكَذَا، وَكَانَتْ سُورَةُ الْأَنْفَالِ مِنْ أَوَّلِ مَا نَزَلَ بِالْمَدِينَةِ وَكَانَتْ سُورَةُ بَرَاءَةَ مِنْ أَوَّلِ مَا نَزَلَ مِنَ الْقُرْآنِ، قَالَ فَكَانَتْ قَصْتَهَا شَبِيهًَا بِقصَّتِهَا فَظَنَّنَا أَنَّهَا مِنْهَا وَقُبِضَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَلَمْ يُبَيِّنْ لَنَا أَنَّهَا مِنْهَا فَمَنْ أَجْلَى ذَلِكَ قَرَأْتُ بَيْنَهُمَا وَلَمْ أَكْتُبْ بَيْنَهُمَا سَطْرًا «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» وَوَضَعْتُهَا فِي السَّبْعِ الطَّوَالِ<sup>(٢)</sup>» واضح من هذا الحديث أن النبي ﷺ كان هو الذي يرتّب الآيات في السورة ويبين كل شيء يختص بالقرآن إلا البسملة فيما يخص أول سورة براءة وأن عثمان لم يثبتها خلافة أن يكون قد ابتدع في كتاب الله ما ليس منه؛ ولو أن عثمان كان

(١) السيوطي. الإتقان ١/١٧٢. التركشي. البرهان ١/١٤٥ وما بعدها وابن أبي داود. كتاب المصاحف. ص ٣١، ٣٢.

(٢) الإتقان ١/١٧٢ وابن أبي داود. كتاب المصاحف ص ٣١، ٣٢ و الكلمة طول معنى طوال.

من يُعمل في القرآن عقله أو هواء لوضع البسمة في أول سورة براءة قياساً على جميع سور القرآن وما وجد في ذلك حرجاً أَلْبَتَهُ، ولكن التزم واتبع ولم يتأول، مما يدل على أن الأمر توقيفي لا اجتهادي، ويمكن أن يقال هنا إنه كان أمر ترتيب القرآن موضع اجتهاد وحراً، لطرحها أو طرحها غيره من موضعها في سورة النمل، لأنها لم ترد في أول السورة كما هو الحال بالنسبة لسائر سور القرآن.

وقول النبي ﷺ: "ضعوا هؤلاء الآيات في السورة التي يذكر فيها كذا وكذا" فيه إشارة إلى أنه ﷺ لم يكن يعرف اسم السورة حتى يأتيه بها جبريل عليه السلام بدليل أنه عينها بعض محتوياتها لا باسمها ، كما في الحديث الذي رواه مسلم عن عمر قال: ما سألك النبي ﷺ عن شيء أكثر مما سأله عن الكلالة، حتى طعن بإصبعه في صدره وقال: يكفيك آية ﴿يَسْتَفْتُونَكُم﴾ التي في آخر سورة النساء (الآية: ١٧٦)، فقد حدد النبي ﷺ هنا السورة باسمها لا ببعض محتوياتها، وقربها للسامع بالإشارة إلى موضعها في السورة على جهة التيسير.

ويمكن أن نقول إن ترك عثمان للبسملة في أول سورة براءة، يعتبر سنة، إذ وافقه على ذلك جميع الصحابة الذين لا يجتمعون على ضلاله، وأعمال الخلفاء الراشدين وأقوالهم داخلة في عموم سنة النبي ﷺ بنص قوله: (عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي) ولعل النبي ﷺ لم يبينها لحكمة؛ وما كان لعثمان أن يضيف إلى القرآن ما ليس منه. قال البيهقي في المدخل: "كان القرآن على عهده ﷺ مرتبًا سورة وآياته على هذا الترتيب إلا الأنفال، وبراءة لحديث عثمان السابق<sup>(١)</sup>".

وقد وردت الآثار بتعزيز هذه المسألة فقد روى مسلم قول النبي ﷺ: "اقرءوا الزهراوين، البقرة وآل عمران"، وك الحديث سعيد بن خالد: "قرأ ﷺ بالسبعين الطول في ركعة" رواه ابن أبي شيبة في مصنفه؛ وما رواه البخاري عن ابن مسعود أنه قال في بني إسرائيل، والكهف، ومرثيم، وطه، والأنبياء: "إنهن من العناق الأول وهن من تلادي" أي ذخائرى وعتادى، حيث ذكر النبي ﷺ هذه السور نسقاً كما هي في ترتيب المصحف، وورد أنه ﷺ سمي سورة الحمد بفاتحة الكتاب وهي كذلك موضوعة في أول المصحف.

(١) المصدر نفسه ١٧٨

قال ابن الحصار: "ترتيب السور ووضع الآيات مواضعها إنما كان بالوحى" وقال الكرمانى:  
"ترتيب السور هكذا هو عند الله في اللوح المحفوظ، على هذا الترتيب" <sup>(١)</sup>.

ويمكن أن نفيد من حديث تحزيب القرآن أى تقسيمه إلى أحزاب، الذى أخرجه  
أحمد وأبو داود عن أوس بن أبي أوس حذيفة الثقفى أن ترتيب السور والآيات كان  
توفيقياً <sup>(٢)</sup>.

ومن مؤكّدات ذلك تحدى القرآن للكفار أن يأتوا بسورة من مثله أو عشر سور  
مفترىات؛ وهذا في حد ذاته يفيد تحديد السور وترتيبها أيضاً. ودليل السيوطى على أن  
ترتيب السور كان توقيفاً بطريقة عقلية قال: "وما يدل على أنه (أى القرآن) توقيفي  
كون الحواميم رتبت ولاءاً، وكذا الطواسين، ولم ترتب المسبحات ولاءاً، وفصل بين  
﴿طسم﴾ الشعراة، و﴿طسم﴾ القصص بـ﴿طمن﴾ مع أنها أقصر منها، ولو كان الترتيب  
اجتهادياً لذكرت المسبحات ولاءاً وأخربت ﴿طمن﴾ (هى سورة النمل) عن القصص"؛  
وهذا يعني أن جميع السور ترتيبها توقيفي إلا براءة والأنفال، وإليه مال السيوطى <sup>(٣)</sup>.

وقول الزركشى في البرهان أن ترتيب سور القرآن لم يكن أمراً أوجبه الله تعالى بل  
كان أمراً راجعاً إلى اجتهد الصحابة و اختيارهم، معارض بالأدلة الكثيرة التي قدمناها وهو  
معارض في الوقت نفسه لروح القرآن وطبيعة نزوله على النبي ﷺ؛ وأما قول الزركشى  
في تعليل رأيه هذا، أن المصحف لم يكتب (يعنى بهذا الترتيب) في عهد النبي ﷺ لثلا  
يُفضى ذلك إلى تغييره في كل وقت، لأن الوحي كان لا يزال ينزل على النبي ﷺ ولم  
يُكتم بعد. نقول إن هذا التوجيه يمكن أن يستشهد به على جمع القرآن في  
كتاب بعينه لا على ترتيب سورة وآياته.

وربما ظهر ذلك حالياً إذا ذكرنا أن النبي ﷺ قد عارض جبريل بالقرآن أى قرأه كله  
عليه مرتين في شهر رمضان من السنة التي توف فيها <sup>رض</sup>؛ ومعنى ذلك أن النبي ﷺ قد قرأ  
القرآن كما هو، وعلمه الصحابة بهذا الترتيب، الذى بين أيدينا؛ لكن بعضهم كانوا قد

(١) المصدر نفسه جـ ١ ص ١٧٤.

(٢) السيوطى الإنقاذه جـ ١ ص ١٧٨، ١٧٩.

(٣) المصدر نفسه ص ١٧١.

كتبوا لأنفسهم مصاحف التزموا فيها بترتيب النزول، كالأمام علي، إذ أن مصحفه يحتوى على الترتيب التالي: "اقرأ، ثم المدثر، ثم المزمل، وهكذا؛ وقع هذا من على وغيره قبل أن يُعرف الترتيب التوقيفي للقرآن؛ لكنه لما عرفه أخذ به مثل سائر الصحابة<sup>(١)</sup> رضوان الله عليهم. وبقيت المصاحف الأخرى مصحف عبد الله بن مسعود، ومصحف أبي، بمحمد البحث في تاريخ القرآن.

ومن المفيد نقل هذا الاعتراض والرد عليه وهو لصاحب مقدمة كتاب المبانى "كيف صح قولكم أن القرآن مرتب في اللوح المحفوظ على هذا الترتيب؟ وأن الصحابة لم تربوه بأنفسها؟؛ وقد انتشرت الأخبار أن أول ما نزل على النبي ﷺ: «أَقْرَأْنَا بِإِسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ»، قوله: «يَأَيُّهَا الْمُدَّثِّرِ»). وقالوا: إننا وجدنا مصاحف عُتِقاً مفرقة في البلاد منسوبة إلى عبد الله بن مسعود على خلاف هذا الترتيب الذي في أيدينا، فكيف يجوز مع هذا الخلاف الظاهر أن يُدَعِّي أن هذا الترتيب متفق عليه؟

قلنا: إنه قد روينا فيما تقدم عن ابن عباس أنه قال في قوله تعالى: «إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ»، يعني أن الله عز وجل أنزله جملة إلى سماء الدنيا، ثم كان ينزل منها بحوماً السورة بعد السورة، والآية بعد الآية على حسب الحاجة إليه وإلى معرفة أحكامه، وتعليمه، وترتيبه، ومعرفة موضع كلماته وسوره. ومثال هذا في الشاهد أن تعلم المبتدئ، أنه يتبع تلقينه من أول القرآن، وربما يتبع من آخره، وقد يتبع من وسبيه سورة متفرقة من القرآن على حسب رغبة المبتدئ، وحرصه واحتياجه إلى تعلمه؛ ثم لا تأمره بأن يحفظ على هذا الترتيب الذي لقنه، بل تأمره أن يضع كل سورة منها في موضعها عند الحفظ والجمع والدراسة والتلاوة. كذلك كان جريل القراءة ينزل على النبي ﷺ الآية بعد الآية، والسورة بعد السورة على حسب الحاجة كما تقدم عن ابن عباس وأبي بن كعب. يدل على هذا الذي ذكرنا أن مصاحف كثيرة قد وجدت وهي متفرقة غير مختلفة بمحمد الله و منه.

ثم يسوق المؤلف رحيمه الله روايةً عن محمد بن كعب القرظى يقول فيها: "رأيت مصاحف ثلاثة: مصحفاً فيه قراءة ابن مسعود، ومصحفاً فيه قراءة أبي، ومصحفاً فيه

(١) الإنegan ١ / ١٧٦ والبخارى. خلق أفعال العباد ضمن عقائد السلف، ص ٢٠٩.

قراءة زيد؛ فلم أجد في كل منها ما يخالف بعضها بعضاً ثم يقول: "وهذه الحجج كلها نيرة دالة على صحة ما أتبأنا عنه، وبطهان ما ادعاه علينا المحالفون المعاندون".

ثم يتصدى الشيخ للدعوى مخالفة مصحف أبي، بقوله: "إن هذا ربما كان بفعل فساق المسلمين الذين ربما كتبوا مثل هذه المصاحف وقدموها إلى الرؤساء والكبار المولعين بكل غريب؛ وذلك بعرض التوصل إلى ماظم الانتفاع بتقريرهم إياهم"<sup>(١)</sup>. وهذا الكلام من المتحمل وقوعه.

وقد ذكرنا من قبل أن أسماء سور القرآن توقيفية كذلك، كان ينزلها جبريل على رسول الله ﷺ، وقد استعرضنا بعض الأحاديث التي ذكر فيها النبي ﷺ بعض السور بأسمائها، ولا يعقل أن تنزل السور بغير "أسماء" كما يزعم المستشرق ويلش<sup>(٢)</sup>. وقد تكلم العلماء في مناسبة اسم السورة مع الموضوع الذي تعالجه، فذكروا أن السورة ربما سميت باسم موضوع، أو حدث تكرر فيها؛ فالبقرة، على سبيل المثال، سميت هكذا لقرينة ذكر قصبة البقرة فيها وعجب حكمتها<sup>(٣)</sup>، وسميت سورة النساء بهذا الاسم لأنها تتحدث عن أحكام النساء بصفة عامة وعن المواريث وحظ النساء منها الذي أوجبه الله تعالى بعد أن لم يكن لهن في الميراث شيئاً قبل الإسلام؛ والأنعم لما ورد فيها من أحكام الحيوان والذبائح؛ وكون السورة تحمل أكثر من اسم أو وصف فليس هذا دليلاً على أن هذه الأسماء من وضع الصحابة، وإنما فالقرآن نفسه يحمل أكثر من اسم، كما ذكرناه في موضعه.

يدعى المستشرق بعد ذلك أن حجم الآية غير معروف، وأن الآيات، مثل السور، تختلف فيما بينها من حيث الطول والقصر ومن حيث الأسلوب؛ فالآيات القصيرة، وهي السابقة من حيث الترتيب، تكون مسجوعة، وذات إيقاع قد يصل حتى إلى درجة الميزان الشعري في بعض الموضع، كما في قوله تعالى في سورة المدثر على سبيل المثال: «يَأَيُّهَا الْمُدَّثِرِ ۝ قُمْ فَأَنِذْرِ ۝ وَرِئَكَ فَكَبِرِ ۝ وَيَابَكَ فَطَهَرِ ۝

(١) أثر جفرى. مقدمة مقدمة مقدمة ص ٤٦، ٤٧.

(٢) انظر: دائرة المعارف ص ٤١٠.

(٣) الزركشى. البرهان ١ / ٢٧٠.

وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ ⑥ وَلَا تَمْنَنْ تَسْتَكْبِرْ ⑦ وَلِرِبَكَ فَاصْبِرْ ⑧ » وَالشَّمْسِ وَضَحْنَهَا ⑨ وَالْقَمَرِ  
 إِذَا تَلَهَا ⑩ وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَهَا ⑪ وَاللَّيلِ إِذَا يَغْشَهَا ⑫ وَالسَّمَاءُ وَمَا بَنَهَا ⑬ وَالْأَرْضِ وَمَا  
 طَحَنَهَا ⑭ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّهَا ⑮ فَأَهْمَمَهَا جُوْرَهَا وَتَقْوَهَا ⑯ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَهَا ⑰ وَقَدْ خَابَ  
 مَنْ دَسَّهَا ⑱ كَدَبَثْ ثَمُودُ بِطَعْنَهَا ⑲ إِذْ أَنْبَعَثْ أَشْقَنَهَا ⑳ فَقَالَ هُمْ رَسُولُ اللَّهِ نَافِعَةُ اللَّهِ  
 وَسُقْبَهَا ㉑ فَكَذَبُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ بِذَنِبِهِمْ فَسَوَّهَا ㉒ وَلَا يَخَافُ عَقْبَهَا ㉓ «  
 هذا الإيقاع يتم عن طريق تكرار أشكال لغوية أو لفظية معينة، وليس عن طريق  
 محاولة تطبيق الميزان الشعري سواء عن طريق المقطع أو النبر. ومثل هذه الآيات تستعصى  
 كلها دائمًا على الترجمة من وجهة نظر الكاتب<sup>(1)</sup>: والحقيقة أن القرآن كله تصعب  
 ترجمته؛ لأن عباراته وأبنيته معجزة كمعانيه ومفاهيمه تماماً؛ وليس توجد لغة تحمل  
 معانى القرآن الكريم على وجه الكمال، كما سنبين في الباب الخاص بترجمة القرآن.

(1) دائرة المعارف .٤١٠

## الفصل الثاني

### الآيات

يُزعم الكاتب نفسه أننا بناءً على التركيب الداخلي للقرآن، لا نستطيع أن نعرف متى تنتهي آية وتبدأ أخرى. ويقول إن بعض الآيات تنتهي بسجع غير منتظم أو شاذ وقد تأتي أحياناً موزونة، وإن مقدار الآية غير موضح بالخطوطات القديمة للمصحف وإنما تختلف فيما بينها بدرجة ما حتى عندما يشار إلى نهايات الآيات فيها.

وهذا في نظر الكاتب ربما يعكس الاختلاف في عملية النقل الشفهي للقرآن، والتي ترجع إلى التقسيمات الداخلية للنص في حياة النبي ﷺ؛ حيث ظهرت عدة اختلافات في تقسيم الآيات وترقيمهَا داخل الأمة الإسلامية. يقصد ويلش بذلك الطعن في صحة النص القرآني وسلامته من التحرير مستشهدًا على ذلك بما ورد في بعض المصاحف من الاختلاف في حجم بعض الآيات كما في النسخة الهندية التي اعتمد عليها إم. بيثنال والنسخة المعتمدة من الأزهر الشريف في مصر.

مشيراً في هذا السياق إلى أن بعض المصاحف تحسب البسمة آية وبعضها لا تحسبيها، فمصحف القاهرة يعد البسمة آية رقم ١ في سورة الفاتحة، هذا المصحف متضارب في عدد الحروف المقطعة، إنه يعتبرها آيات مستقلة عدًا (٤ حم ٦ عشق) اللتين اعتبرتا آيتين، ثم يشير ويلش في هذا الصدد إلى جوستاف فلوجل (١٨٣٤م) الذي قدم نصاً للقرآن مخالفًا في ترتيب سوره وأرقام آياته للمصحف العثماني، ومخالفاً كذلك للمحاولات الاستشرافية السابقة في إعادة ترتيب المصحف. لقد غير فلوجل أرقام الآيات في أكثر من نصف سور تقريرياً ولم يعد البسمة والحروف المفرقة آيات مستقلة.

ومحاولة فلوجل هذه مرفوضة تماماً وهي لا تخدم بل تقدم. إنه يحاول التشكيك

في الترتيب التوفيقي للقرآن والذي استقر عليه إجماع الأمة. ولقد حاول السيد محمد الباقر أن ينشر كتاباً مماثلاً عنوانه "ترتيب سور القرآن الكريم حسب التبليغ الإلهي" وقد اعترض عليه سماحة مفتى لبنان، ونشرت مجلة رابطة العالم الإسلامي نص خطابه إلى وزارة الأنباء.

وما جاء في نص اعترض دار الإفتاء اللبنانية أن الكتاب المشار إليه (يحتوى على معايرات للحقيقة التاريخية والعلمية)<sup>(١)</sup>.

وقد تبني بعض المترجمين الغربيين مثل بل، وآبرى، ترقيم فلوجل لآيات، وأخرون منهم تبنوا الترتيب الذي جرت عليه الطبعة المصرية للمصحف ولقد تخلى المستشرق الفرنسي زيمس بلاشير وهو من المتحسين لفولوجل، عن ترتيب هذا الأخير لآيات القرآن الكريم<sup>(٢)</sup>.

(١) مجلة رابطة العالم الإسلامي. العدد السادس السنة السادسة شعبان ١٣٨٨ / ١٥ / ١٩٦٨ أكتوبر ص ٨٦ وانظر أيضاً د. محمد صالح البنداق. المستشرقون وترجمة القرآن. ص ١١٢ - ١١٣.

صاحب مقدمة كتاب المبان ضمن "مقدمة في علوم القرآن" ص ٨ - ١٢ تحقيق آثر جعفرى.

(٢) محمد صالح البنداق المستشرقون وترجمة القرآن الكريم ١١٥.

## الفصل الثالث

### البسملة

يناقش الكاتب بعد ذلك البسملة التي تتصدر كل سور القرآن إلا سورة براءة والتي تظهر أيضاً في سورة النمل كافتتاحية لرسالة سليمان عليه السلام إلى بلقيس ملكة سباً مشيرًا إلى الاختلاف بين المترجمين في ترجمتها وإلى موقف المسلمين من الفاتحة، حيث اعتبر بعضهم البسملة كآية منزلة ووضعوها في مقدمة كل سورة من سور القرآن؛ مع أن أدلة القرآن نفسه تقرر غير ذلك. ويتبين الكاتب ألفاظ البسملة في القرآن يخللها ويعللها حتى يصل إلى أن لفظي **﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾** لم يظهرا في القرآن إلا في وقت متأخر جداً، ثم يشير أيضًا إلى قوله تعالى: **﴿قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوْ ادْعُوا الرَّحْمَنَ﴾** (الإسراء: ١١٠) وإلى اعتراض وصف كفار مكة على لفظ **“الرَّحْمَنُ”** كاسم الله: **﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَسْجُدُوا لِلرَّحْمَنِ قَالُوا وَمَا الرَّحْمَنُ﴾** (الفرقان: ٦٠). ويزعم أن لفظ **“الرَّحْمَنُ”** وهو في الأصل أجنبى، لا يظهر وحده في القرآن إلا نادرًا جدًا؛ وهو بهذا الوضع يفقد مغزاه كاسم عَلِمَ على الله تعالى؛ لأنَّه مرتبط دائمًا بالرحيم. أضف إلى ذلك أن الأصل العربى **“رَحِمَ”** يشكل دليلاً آخر على ظهور البسملة على مراحل متعددة<sup>(١)</sup>:

بعد أن بيان أهم مزاعم ويلش حول البسملة نقول إنه يحتوى على بعض الأخطاء التي نبينها فيما يلى:

**أولاً:** تعتبر الآية جزءاً من السورة، وبالتالي من القرآن؛ وهي معلومة ومحددة توقيفيًا، ولا يدخل القياس في تحديد مقدارها **﴿الْمَر﴾** آية حيث وقعت من سور المفتتحة بما وهى ست "القراء، آل عمران، العنكبوت، الروم، لقمان، السجدة" وكذلك **﴿الْعَصَن﴾** الأعراف آية، و **﴿الْمَر﴾** لم تُعد آية، و **﴿الرَّ﴾** ليست بآية في سورها الخمس، **﴿طَسَر﴾** آية في سورتها (الشعراء، والقصص) و **﴿طَه﴾** و **﴿يَسَر﴾** آياتان، و **﴿طَسَر﴾** ليست بآية،

(١) دائرة المعارف الإسلامية ٤١٠

و﴿ حَمٌ ﴾ في سورها كلها، ﴿ حَمٌ عَسْقٌ ﴾ الشورى آيتان، ﴿ كَهِيْعَصَنْ ﴾ مريم آية واحدة، و﴿ صَنْ ﴾ و﴿ قَنْ ﴾، و﴿ نَتْ ﴾ ثلاثتها لم تعد آية، هذا مذهب الكوفيين، لم يعدوا شيئاً منها آية. ولو وكل الأمر إلى العقل والاختيار لما جاءت المسألة على هذا التحول.  
ولما أجاز العقل أن تحسب ﴿ الْمَصَنْ ﴾ المشتملة على أربعة حروف آية، و﴿ الْمَرَنْ ﴾ المشتملة على العدد نفسه من الحروف ليست آية.

و﴿ الْرَّنْ ﴾ ثلاثة الحروف ليست بآية، و﴿ طَسْمَرْ ﴾ والتي تحتوى على العدد نفسه من الحروف تعد آية. وهكذا وأن آية الدين في سورة البقرة وهي أطول آية في القرآن تعد آية وكلمة ﴿ مُدْهَامَتَانِ ﴾ (الرحمن: ٦٤) آية ليس للعقل ولا للاجتهاد إذن هنا مجال؛ وإنما هو التوقف والتکلیف. لذلك قال بعض العلماء "الصحيح أنها، أى الآية إنما تعلم بتوقف من الشارع، لا مجال للقياس فيه كمعرفة السورة، فالآلية طائفة حروف من القرآن علم بالتوقف انقطاعها معنىً عن الكلام الذي بعدها في أول القرآن، وعن الكلام الذي قبلها في آخر القرآن وعن الكلام الذي بعدها في غيرهما، غير مشتمل على مثل ذلك"<sup>(١)</sup>.  
قال القاضي ابن العربي إن الفاتحة سبع آيات، وسورة الملك ثلاثون آية، وصح أنهقرأ العشر الآيات الخواتيم من سورة آل عمران. قال: "وتعديد الآية من مفصلات القرآن، ومن آياته طويل وقصير، ومنه ما ينقطع، ومنه ما ينتهي إلى تمام الكلام، ومنه ما يكون في آياته كقوله تعالى: ﴿ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ على مذهب أهل المدينة، فإنهم يدعونها آية، وينبغي أن يعول في ذلك على فعل السلف"<sup>(٢)</sup>.

هذا الكلام جد واضح؛ وفيه رد على ما أثاره الكاتب حول الآيات من حيث حجمها وترتيبها، وحول البسملة كذلك، وكيف يكتب بعض العلماء لا يعد البسملة آية لا ييفى كونها قرآنًا منزلًا، ثم إن الإجماع على أنها جزء من القرآن وأنها ثابتة في مفتتح كل سورة إلا سورة براءة التي لم ينص عليها النبي ﷺ، وتركـت إما لكون السورتين اعتبارـتا كالسورة الواحدة أو لأن سورة براءة جاءت برفع الأمان، والبـسمـلة أمان، فلا مناسبـة إذن للبـسمـلة فـتـذـكـرـ فيـ أـوـلـهـ؛ـ لـكـنـهاـ معـ هـذـاـ جـزـءـ منـ القـرـآنـ،ـ وـآـيـةـ منـ آـيـاتـهـ؛ـ مـنـ تـرـكـهاـ فيـ

(١) الزركشي. البرهان. ٢٦٦ / ٢٦٧ .

(٢) المصدر نفسه ٢٦٨ وانظر: أيضًا مقدمة ابن عطية لتفسيره المحرر الوجيز في. مقدمة ٢٨٧ - ٢٩٤ .

الصلاه بطلت صلاته، وهي الفاصل بين السورتين، أجمع على ذلك المسلمين، سنة وشيعة<sup>(١)</sup> روى أبو داود وغيره عن أم سلمة أن النبي ﷺ كان إذا قرأ قطع قراءته آية، آية، يقول: ﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾، ثم يقف ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾، ثم يقف، ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾، ثم يقف<sup>(٢)</sup>؛ وكون بعض المصاحف غيرت في حجم بعض الآيات، فليس ذلك بمحنة على القرآن؟ ولا يمس ذلك القرآن المحفوظ في الصدور المخاطي بالغ العناية والدراسة. وقد يعلل لذلك بأن المعنى في الآيتين قد يتداخل، وقد تحل الآية الواحدة في مقطعين إذا فصل أحدهما عن الآخر أدى معنى من المعانى المحتملة دون الإضرار بأصل القرآن. هذا من قبيل الرسم القرآني لا غير؛ ولعل هؤلاء الذين قالوا إن البسمة ليست آية فهموا من تكرارها في أول كل سورة أنها وضعت هكذا بمراد الافتتاح؛ فهم مع ذلك لم ينكروا قرآنتها؛ وهذا وهم منهم، لأن هناك آيات أخرى كثيرة تتكرر في القرآن مثل: ﴿فِيَأَيِّ الَّأَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ ولا يقول أحد أنها ليست قرآنًا.

وأما عن صيغة ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾، ودعوى الكاتب أنها دخلت القرآن متأخرة، وأنها لم تكن معروفة لحمد ﷺ في أول الوحي فليس فيه دليل على تلفيق البسمة أو انتقال بعض ألفاظها من مصدر آخر، فالبسملة عضو حي وحيوي من القرآن؛ وهي من مميزاته، وهي العالمة التي كان يعرف النبي ﷺ من خلالها أول السورة؛ وقول المالكية بأنها لم تتواء في جميع سور فهو محمول على الخطأ في الرأى، وقد يكون هذا القول قد نسب خطأ إلى المالكية؛ إذ البسمة موجودة في كل مصاحف الصحابة، ومن جاء بعدهم<sup>(٣)</sup>.

وبالنسبة لعدد سور القرآن فقد استقر إجماع الأمة على أنها مائة وأربع عشرة سورة؛ ولا معول على الزيادة التي في مصحف أبي، فإنه قد وهم في دعاء الفتوت، فظننه قرآنًا حتى بلغ بعدد سور مائة وست عشرة؛ وبهذا يفسر النقص الذي في مصحف عبد الله بن مسعود أيضًا، لأنه وهم هو الآخر في المعوذتين فظنهمما رُقيتان لا سورتان، ولا

(١) على الفضل بن الحسن الطبرسي. مجمع البيان في تفسير القرآن تحقيق السيد هاشم الجلائي والسيد فضل الله الطباطبائي. بيروت دار المعرفة ١٤٠٦هـ، ١٩٨٦م / ١١٢.

(٢) الإتقان ٢/٤٣.

(٣) الزرقاني. مناهل ١/٢٣٤.

عيرة كذلك بقول أحدهم إن عدد السور مائة وثلاث عشرة يجعل الأنفال وبراءة سورة واحدة؛ وغير ذلك مما هو أحادى المصدر موقوف على قائله وغير متواتر<sup>(١)</sup>؛ وفي هذه القرينة وامتداداً لنفس الخط المجموع على القرآن ينبغي أن نشير إلى باترسا كرون، وكوك وكتابهما "الهاجرية" نسبة إلى السيدة هاجر أم النبي إسماعيل حج النبي محمد ﷺ وهو كتاب الحادي وهجومي غشوم.

يستنتج الكتابان من الطريقة التي كتب بها القرآن في زعمهما أن القرآن قد "لُقِّن" أو جُمع من عدة أعمال هاجرية مبكرة يمكن إثباتها من عدة طرق، من خلال الإسلام نفسه. يشير الكتابان إلى قوله تعالى: ﴿أَللّٰهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كَتَبًا مُتَشَبِّهًا مَثَانِي تَقْشِيرٌ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ سَخَّشُونَ رَبَّهُمْ﴾ (الزمر: ٢٣). وإلى قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ ءاتَيْنَاكَ سَبْعًا مِنَ الْمَثَانِي وَالْفُرْقَانَ الْعَظِيمَ﴾ (الحجر: ٨٧). وقوله: ﴿الَّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْآنَ عِصْبَنَ﴾ (الحجر: ٩١). كذلك يشير الكتابان إلى إنكار الكفار لبعض ما أوحى إلى محمد ﷺ (الرعد: ٣٦) ومن جانب آخر فقد كان هناك من المشركيين من طالبوا بنزول القرآن جملة واحدة (الفرقان: ٣٢) والذين طالبوا بتعديل الوحي يعني القرآن أو تبديله (يوتيس: ١٦) وبلا شك فإن ما قصده الكتابان من هذا الاستعراض الخبيث، هو التشكيك في صحة القرآن والطعن فيه؛ وليس الدراسة العلمية بحال من الأحوال.

ومن المضحك أن كرون وكوك يأخذان رأى الحير بت هال Bet Hale حجة على القرآن، فهو في تقليدهما واجتهادهما، قد فرق بوضوح بين القرآن وسورة البقرة كمصدر للتشريع، ذكرها في معرض رده على قول المسلمين أن النصارى يعبدون الصليب ولم يأمرهم المسيح عليه السلام بذلك وليس في الإنجيل دعوة إليه أبداً<sup>(٢)</sup>. ويشير كل من كرون وكوك إلى ليقوئن الذي ادعى النقل عن الإمبراطور ليؤ أن الحاج بن يوسف الثقفي قد أعدم الكتابات القديمة لأولاد هاجر، يعني المسلمين وكتب

(١) بجد الدين الفيروزآبادى (ت ٨٤٠ هـ). أسماء القرآن من بصائر ذوى التميز في لطائف الكتاب العزيز. تحقيق محمد على النجار. بيروت. المكتبة العلمية جـ ١ ص ٩٧ و مقدمة كتاب الميان. أثر حفرى مقدمتان في علوم القرآن ٩٥ - ٩٦. لمعرفة عدد آى و حروف القرآن انظر: المصدر المذكور عاليه ص ٢٤٣، وما بعدها و حروفه ٣٠٠، حرفها ٦٩٠.

والقرآن كله في عدّ أهل مكة ٦٢١٠ آية ذكره الزعفران عن عكرمة وعن مجاهد أنه ٣٠٠٢١.

(٢) Hagarism p. 14.

كتابات أخرى من عند نفسه بثها في الأرجاء لتحمل محلها<sup>(١)</sup>.

هذا هو السبب الأول في عدم صحة القرآن في نظر الناقدين الناقمين، والسبب الثاني في إثبات عدم أصالة القرآن عندهما هو القرآن نفسه، فالشكل الأدبي للقرآن مُهلهل، وكذلك السياق والنسق القرآنيين للآيات غير مُحكمين، ولا يربطه بما نظام كلي عام، والقرآن كتاب غامض وغير منسق في لغته ومواضيعاته، إنه يتحدث بطريقة مملة آلية مجردة من الروح والجاذبية *Perfunctory*، إنه باهت، ولا يجمع بين آياته أى رابط، إنه يكرر نفسه كثيراً دون فائدة أو ضرورة؛ وهكذا يخلص الكتابان المنحازان إلى القول بأن القرآن إنما هو نتاج مواد لفقتها أدمعة مختلفة، أو جمعتها الأيدي في وقت لاحق وفي ظروف جد غامضة، ثم يضيف كرون وكوك إلى هذا التعسف، الذي هو كاف في حد ذاته في التدليل على تحاملهما على القرآن، عنصراً خيالياً آخر، إذ يزعمان أن تحقيق النص القرآن وتصنيف مادته كان ناقصاً وعاجزاً، وأنه بالنظر في مادة القرآن ندرك أن ظهور هذا الكتاب في التاريخ إنما جاء مفاجأةً أو يعني أن يكون كذلك<sup>٢</sup>."

وتزعم باتريشا وكوك مرة أخرى أنه ليس هناك دليل مباشر يتجدد بمقتضاه تاريخ كتابة القرآن<sup>(٣)</sup>.

ويزعمان كذلك ومعهما لينج دون مبالغة، أن الخلفاء الأمويين، أو حتى الخلفاء الذين جاءوا بعدهم، هم الذين قنعوا القرآن أو جعلوه كتاباً معتمداً. أما فيما يخص محمداً وأنشطته فكل ذلك خرافة، وأن محمداً لم يبشر بدين جديد هو الإسلام، وإنما ببدعة نصرانية أو يهودية<sup>(٤)</sup>.

كل هذه المزاعم المجردة لا يقبلها عقل منصف، وما هي إلا افتراضات وضلالات لا أصل لها ولا سند تعتمد عليه، وإنما هي فقط دلالات نفسية على حقد كتابيها الدفين وضيقهم المرضي بالإسلام والقرآن والنبي ﷺ. وأى فرقٍ يا ثُرى على الرغم من امتداد القرون واتساع الحضارة وانتشار العمran وتقدم الإنسان بين هذا الكلام، وكلام الأعداء

(١) المصدر نفسه ص ١١، ١٩، ١٦٨.

(٢) المصدر نفسه ص ١٨.

(3) See Gerhard Endress, An introduction to Islam, Translated into English by Carole Hellen, 1988 pp.24 f& 92

الأولين في القرآن؛ لقد تشابهت قلوبهم في الكفر والإلحاد.

فلقد هاجم ابن الرواundi (٢٤٥ هـ - ٢٥٩ م) كتابَ الله فقال "إن القرآن كلامُ غير حكيمٍ وأن فيه تناقضًا وخطأً وكلامًا يستحيل"(<sup>١</sup>) ويقول: "إن فصاحةً أكثُرَ بن صيفي تفوق فصاحة القرآن"(<sup>٢</sup>). وابن الرواundi من الزنادقة الغلاة الذين أفرزتهم الملحدة المناهضة للإسلام وأهداف الزنادقة الغلاة معروفة، في الكيد لهذا الدين وأهله.

وهذه نفحة من كلام زعمائهم، أبو ميمون القداح "إن أضيق بدين محمد وليس عندي من جيش أحارب أهله به، وليس لدى مثال، ولكن في الحيلة طويل الباع بحيث إذا لقيت عوناً من أحد قلب دين محمد رأساً على عقب"(<sup>٣</sup>).

هذا كلام عدو حاقد على دين الإسلام والمسلمين، عَبَرَ من خلاله عن مدى حقده الأسود على الإسلام؛ ولكنه بالغ أشد المبالغة في زعمه بأنه بخيته يمكن "أن يقلب دين محمد رأساً على عقب" وهو هو الإسلام ساطعة براهيته على أنه لا هو، ولا من نشأ نشأته، ونزع منزعه استطاع أو يستطيع قلب الإسلام؛ فوجود الإسلام من وجود الله رب العالمين؛ وسيقى القرآن وسيقى الإسلام نوراً مبيناً، على الرغم من محاولات الأعداء: ﴿لَيُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِإِفْوَاهِهِمْ وَيَأْتِيَ اللَّهُ إِلَّا أَن يُتَمَّ نُورُهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ﴾ (التوبه: ٣٢).

المهم أن كلام أعداء القرآن واحد في كل عصر وفي كل مصر؛ وغرضهم كذلك واحد هو سحق الإسلام وتحويل المسلمين عن دينهم. ولكن هيهات - هيهات لما يحاولون. ولابد هنا من الإشارة إلى دعوى المستشرق نولدكه بأن أجزاء من القرآن قد ضاعت، وهذا ما أرجف به دائمًا المستشرقون، فالمستشرق الألماني نولدكه يضع هذا العنوان الواضح في كتابه "تاريخ القرآن" "الوحى الذي نزل على محمد ولم يحفظ في

(٣) انظر: الخياط. الانتصار ص ١٢ وأبو الفرج بن الجوزي - المنظم في تاريخ الأمم حوادث ٢٩٨ هـ والإمام أحد بن حنبل - الرد على الزنادقة والجهمية - ضمن عقائد السلف ص ٥٣ وما بعدها.

(٤) عبد الرحمن بدوى. تاريخ الإلحاد في الإسلام القاهرة مكتبة النهضة ١٩٤٥ ص ١٢١. عبد الله سلوم السمرائي الغالية في الحضارة الإسلامية. العراق. دار واسط للنشر بدون تاريخ ص ١٨٢.

(٥) انظر: ابن الصنم. الفهرست. الملحق ص ٤، ٥ وأبو العمال الحسني بيان الأديان ص ٤١، ٤٢ والنقل عن السمرائي ص ١٨٠.

"القرآن" وهذا هو ما خرج به كاتب مادة القرآن بدائرة المعارف الإسلامية والذي ناقشه في هذا البحث إذ يقول: "إنه مما لا شك فيه أن هناك فقرات من القرآن قد ضاعت".

وهذا الرعم نفسه يكرره بألفاظ مختلفة كاتب مادة القرآن في دائرة المعارف البريطانية الذي يقول بأن (القرآن غير كامل الأجزاء)؛ والذى فتح الباب على مصراعيه لمثل هذه المزاعم وأعطى لأصحابها الفرصة للطعن في القرآن بالإضافة إلى مواقفهم المتشددة ضد الإسلام، ما ورد في بعض المصادر الإسلامية من روایات ضعيفة وأقوال غير محققة.

لقد ذهب علماء الشيعة وعامتهم للأسف هذا المذهب الباطل، فابن شاذان (ت: ٢٦٠هـ) وهو صاحب "الرضا" كتاب، والشيعة تكثر النقل عنه، يضع هذا العنوان الفج "ذكر ما ذهب من القرآن"<sup>(١)</sup>؛ وهو العنوان الذي وجده المستشرقون معبراً عما في نفوسهم وموصلاً إلى أغراضهم تماماً.

قال المحدث التوسي في كتاب "فصل الخطاب" في أول المقدمة الثالثة منه، وهو يسرد أسماء القائلين بضياع جزء من القرآن ووقوع التبدل والتغيير فيه "ومن ذهب إلى هذا القول الثقة الشيخ الجليل الأقدم فضل بن شاذان في مواضع من كتاب الإيضاح. ويظهر كتابه أن ضياع طائفة من القرآن من المسلمات عند العامة"<sup>(٢)</sup> يعني العامة من الشيعة لا غيرهم.

ويحتاج ابن شاذان لمذهبة بما جاء في الكتب من روایات ضعيفة وأقوال رديئة حول سقوط أجزاء من القرآن وضياعها، مما هو داخل في باب الإسرائييليات؛ فيروى أن عمر كان يرفض الآية إذا جاء بها رجل واحد سمعها من النبي ﷺ، وكان يقبلها إذا جاء بها اثنان. وهذا كذب محض، فالقرآن كان محفوظاً في الصدور؛ وإنما كان عمر يطلب شهادة عدلين على القرآن المكتوب، من باب الحيطة، وإلا فالقرآن كان من الشيوخ بحيث لا يمكن أن تنخرم الثقة فيه.

وادعى ابن شاذان على أهل السنة أنهم كانوا يقولون إن عثمان بن عفان قد وضع صحيفه فيها القرآن ليكتبوا منها فجاءت شاة فأكلتها، فذهب من القرآن ما كان في هذه

(١) انظر: أبو الفضل بن شاذان الأزدي النيسابوري كتاب الإيضاح بيروت، مؤسسة الأعلمي ١٤٠٢ - ١٩٨٢ ص ١١٢ - ١١٦.

(٢) انظر: المصدر نفسه ص ١١٣، ١١٢ وموسى جاد الله - الشيعة في نقد عقائد الشيعة - ص ١١٦.

الصحفية. هذا الكلام من تلقيقات الزنادقة و فعل الملاحدة، أوردوه في موضع آخر مستنداً إلى السيدة عائشة التي زعموا أنها وضعت القرآن تحت السرير فحاءت داجن فأكلت الصحيفة فضاع ما فيها<sup>(١)</sup>.

ثم إنه لم يكن مع عثمان صحف غير صحف حفصة التي كتب فيها القرآن على عهد أبي بكر، ثم طلبها عثمان منها عند كتابة المصحف الإمام، هذا ولم يرد بشأنها شيء كهذا الذي يدعى ابن شاذان أبْيَةً، بل إنه من المعروف أنهم نسخوا منها ثم ردوها إليها<sup>(٢)</sup> بأمر عثمان عليه، وبقيت عندها حتى ماتت رضي الله عنها، فأرسل عثمان إلى عبد الله بن عمر في طلبها إليه فأخذها وأحرقها وفي رواية فغسلها غسلاً<sup>(٣)</sup>.

ثم أشار ابن شاذان إلى ما قيل من أن صدر سورة براءة قد ضاع ولذلك سقطت منه البسملة، وأنها وسورة الأحزاب كانت قرية من سورة البقرة في عدد آياتها فذهب بها مثل ما بقى في أيدينا؛ وأن سورة "لم يكن" أو "البينة" كانت في حجم سورة البقرة.

وأن أبو موسى الأشعري لَمَّا وَلَاهُ عمر بن الخطابُ البصرةَ جَمَعَ القراءَ، فـكـانـوا ثـلـاثـائـةـ رـجـلـ، فـقـالـ لـهـمـ: "أـتـمـ قـرـاءـ أـهـلـ الـبـصـرـةـ"ـ، قـالـواـ: "نـعـمـ"ـ، قـالـ: "وـالـلـهـ لـقـدـ كـنـاـ نـقـرـأـ سـوـرـةـ عـلـىـ عـهـدـ رـسـوـلـ اللـهـ"ـ، كـنـاـ نـشـيـهـاـ بـبـرـاءـةـ تـغـلـيـظـاـ وـتـشـبـيـهـاـ، غـيـرـ أـنـ أـحـفـظـ حـرـفـاـ وـاحـدـاـ مـنـهـ أـوـ حـرـفـينـ (لوـ كـانـ لـاـبـنـ آـدـمـ وـادـيـاـ مـنـ ذـهـبـ لـابـغـيـ إـلـيـهـ ثـالـثـاـ، وـلـاـ يـلـأـ جـوـفـ اـبـنـ آـدـمـ إـلـاـ تـرـابـ)، وـيـتـوبـ اللـهـ عـلـىـ مـنـ تـابـ)"ـ<sup>(٤)</sup>ـ؛ وـقـدـ عـدـ بـعـضـ الـعـلـمـاءـ لـلـأـسـفـ مـثـلـ هـذـاـ الـكـلـامـ قـرـآنـاـ مـنـسـوـخـاـ، فـفـتـحـوـاـ مـنـ ثـمـ بـاـبـاـ لـلـشـكـ فـيـ الـقـرـآنـ وـالـطـعـنـ فـيـ مـبـدـأـ إـلـاعـحـازـ وـعـدـ إـمـكـانـ الـمـعـارـضـةـ. وـعـطـالـعـةـ سـرـيعـةـ لـمـ أـورـدـهـ الـبعـضـ عـلـىـ أـنـ قـرـآنـ مـنـسـوـخـ يـظـهـرـ الـفـرـقـ الشـاسـعـ بـيـنـ مـاـ عـدـوـهـ، خـطـأـ، قـرـآنـ، وـبـيـنـ الـقـرـآنـ الـمـثـبـتـ فـيـ الـمـصـحـفـ الـمـسـتـقـرـ، وـالـجـمـوعـ فـيـ الصـدـورـ، مـعـ أـنـ الـفـرـقـ بـيـنـ هـذـاـ الـمـدـعـوـ قـرـآنـاـ مـنـسـوـخـاـ وـبـيـنـ الـقـرـآنـ الـذـيـ هوـ كـلـامـ اللـهـ، هوـ كـالـفـرـقـ بـيـنـ الـقـرـآنـ وـبـيـنـ سـائـرـ كـلـامـ الـبـشـرـ، وـهـذـاـ الـمـوـضـوـعـ يـحـتـاجـ مـنـاـ إـلـيـ بـعـضـ الـبـسـطـ وـبـعـضـ التـحـلـيلـ.

(١) المصدر نفسه ١١٤.

(٢) انظر: كتاب المصايف ص ٢٠.

(٣) مقدمة في علوم القرآن ص ٢٢.

(٤) ابن شاذان ص ١١٤ ومقدمة في علوم القرآن ص ٨٤ - ٨٥.

يلاحظ أولاً على روايات القرآن المزعوم، الاضطراب، والوهن وضعف الرواية؛ هذا بالإضافة إلى الاختلاف الواقع بين هؤلاء الذين أستندت إليهم هذه الأقوال من الصحابة<sup>(١)</sup> ناهيك عن مخالفته في نفسه لإجماع المسلمين حول مفهوم القرآن وطبيعته.

وللننظر الآن إلى حديث أبي بن كعب ووادي الذهب الذي رواه الإمام أحمد في مسنده (في الجزء الخامس منه) عن أبي بن كعب قال رسول الله ﷺ: "إِنَّ اللَّهَ أَمْرَنِي أَنْ أَقُرَأَ عَلَيْكُمُ الْقُرْآنَ قَالَ فَقَرَأَ هُنَّمَا يَكُنُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَبِ" (سورة رقم ٩٨ في المصحف وعد آياتها ثمان)، فقرأ فيها (لو أن ابن آدم سأله وادياً من مال فأعطيه لسؤال ثانياً فلو سأله ثالثاً وأعطيه لسؤال ثالثاً، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ويتبَعُ الله على من تاب، وإن ذلك الدين القيم عند الله الحنيفة غير المشركة، ولا اليهودية، ولا النصرانية ومن يعمل خيراً فلن يكفره). وفي رواية البخاري (باب التفسير) أن النبي ﷺ قرأ عليه عنده سورة البينة فحسب فأما هذه الزيادة فليست عند البخاري.

وفي رواية الحاكم في المستدرك "أن ذات الدين عند الله الحنيفة لا المشركة" وفي رواية "غير المشركة" بدلًا من عبارة المسند "إن ذلك الدين القيم غير المشركة ولا اليهودية".

وفي جامع الأصول لابن الأثير الجزرى وردت الرواية بهذه الصيغة "إن الدين عند الله الحنيفة المسلمة، لا اليهودية ولا النصرانية ولا المحسية" بإسقاط كلمة "المشركة" وزيادة كلمة "المحسية" هذا بالإضافة إلى اختلاف العبارة في هذه النصوص، وتنبه على أن عبارة (إن الدين عند الله الحنيفة المسلمة) موافقة لقراءة عبد الله بن مسعود لقوله تعالى: "إِنَّ الَّذِينَ عَنِيدُوا إِلَلَهَ إِلَيْسُ لَهُ إِلَّا سَلَمٌ". مما يدل على أنها جملة تفسيرية لمعنى كلمة "إسلام"؛ وليس قرآنًا.

وهناك رواية أوردها صاحب المسند عن أبي واقد الليثي قال كما نأى النبي ﷺ فيحدثنا فقال ذات يوم إن الله عز وجل يقول: (إِنَّا أَنْزَلْنَا الْمَالَ لِإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ وَلَوْ كَانَ لَابْنِ آدَمْ وَادَّ (هَكَذَا بِالْإِطْلَاقِ) لَأَحَبَّ أَنْ يَكُونَ لَهُ ثَانٌ، وَلَوْ كَانَ لَهُ وَادِيَانٌ

(٤) انظر مثلاً ابن شاذان ٤٤ الذي استند هذا القول إلى أبي موسى الأشعري وقارنه بالرواية التي ساقها صاحب كتاب البيان (مقدمة في علوم القرآن ص ٨٤) وغيره الذين أستندوها إلى أبي بن كعب.

لأحب أن يكون هما ثالثاً. ولا يملا جوف ابن آدم إلا التراب ويتبّع الله على من تاب).

وجاء الحديث في المسند (في الجزء السادس منه) بشكل آخر روى الإمام أحمد عن مسروق قال قلت لعائشة: هل كان رسول الله ﷺ يقول شيئاً إذا دخل البيت قالت: كان إذا دخل البيت تمثّل "لو" كان لابن آدم وادياً من مال لا يبغى وادياً ثانياً، ولو كان له واديان لا يبغى وادياً ثالثاً ولا يملا فمه إلا التراب، وما جعلنا المال إلا لإقليم الصلاة، وإيتاء الزكاة، ويتبّع الله على من تاب"، قال الكرماني "لابغى هما ثالثاً بزيادة "همماً؟" عجيبة هذه الرواية وعجب شأفتها؛ هل ضاق القرآن بما فيه من حكمٍ عاليةٍ حتى يتمثل رسول الله ﷺ بهذا الكلام الذي ليس قرآنًا ولا يرقى أن يكون كذلك؟ وأين كان دعاء دخول المنزل الذي اعتاد النبي ﷺ أن يقرأه كلما دخل بيته؟ هل شغله مثل هذا الكلام عنه؟ هذه لحنة على طريق استعراض الأحاديث الخاصة بدعوى ضياع أجزاء من القرآن؛ ونعود مرة أخرى لتشير إلى رواية الإمام أحمد بإسناده عن جابر قال سئل جابر هل قال رسول الله ﷺ: (لو كان لابن آدم واد من نخل تمنى مثله حتى يعمي أودية، لا يملا جوف ابن آدم إلا التراب). هذه الروايات وغيرها تختلف في عدد الكلمات ونوعها وفي عدد الأودية وأنواعها وفي تحديد الشيء الذي لا يملؤه إلا التراب في ابن آدم فقد جاءت بهذه العبارات المختلفة (ولا يملا جوف ابن آدم) وفي رواية أخرى (ولا يسد) مكان (ولا يملا).

وفي رواية (ولا يملا عين ابن آدم) وفي غيرها (ولا يملا نفس ابن آدم أيضاً)؛ وجاء الاختلاف أيضاً في نوع الدين حيث جاء في بعضها (الحنفية) وفي أخرى (المجوسية).

وفي بعض الروايات (إن الدين) مكان (ذات الدين) وقد اختلفوا أيضاً في تحديد نوع الوادي ففي بعضها هو (واد من الذهب) وفي أخرى (واد من مال)، وفي ثلاثة (واد من النخل)، بهذا التفاوت الكبير في قيمة ما يشتمل عليه الوادي. وهكذا وهذا يتنافى مع

طبيعة القرآن الذي يقول الله فيه: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوْجَدُوا فِيهِ أَخْتِلَافًا كَثِيرًا﴾ (النساء: ٨٢).<sup>(١)</sup>

نقول إن هذا الكلام الذي وردت به الروايات المختلفة لو جمعناه بحيث شكلنا منه نصاً واحداً كان هذا النص متناقضاً مضطرباً، وقلقاً شاذًا، لا ينسجم في نفسه كالقرآن، ولا ينسجم في موضعه من سورة ﴿لَمْ يَكُنْ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ فالسورة يبدو عليها أنها تامة في معانيها ومبانيها، كاملة في موضوعها ابتداءً وانتهاءً، لا تحتاج إلى مزيد من الألفاظ أو المعانى.

هذا فضلاً عن أن الكلام الذي جاء بالحديث لا ينسجم مع المعانى الكلية للسورة؛ فموضع إزالة المال، وموضع الطمع الإنساني، كل هذا، لا موضع له في السورة ولا تمت بأدنى سبب إلى موضع السورة، ثم إن عبارة القرآن ﴿وَذَلِكَ دِينُ الْقِيمَةِ﴾ أرقى وأنصع وأoin وأوقع من العبارات الملفقة (الخنيفية المسلمة غير المشركة) ذلك الكلام الذي يتقصد سذاجة، وهو إلى التفسير البسيط أقرب منه حتى إلى حديث رسول الله ﷺ ثم إن عبارة (إنزال المال لإقامة الصلاة) كما في إحدى الروايات "إيتاء الزكاة" كما في الرواية الأخرى كلام ساذح فالمال لم ينزله الله تعالى، وليس في القرآن شيء من ذلك أبداً، والذي جاء في القرآن أن الله (يؤتى المال) والصواب أن الله ينزل الممول لا المال، وأن السماء لا تطر ذهباً ولا فضة كما قال عمر بن الخطاب ﷺ، والمال إنما جعل لعمارة الحياة وإقامة الدنيا والدين معاً. وربما كان المال أكثر أهمية لإدارة شئون الدنيا، وأما الدين والصلاحة فيقامان بالعمل الصالح لا بالمال؛ بل إن المال إذا تحرد صاحبه من التقوى يقعد به عن الدين، ويبيطنه عن الصلاة وعن سائر الفروض والتکاليف الشرعية.

والشيء نفسه يقال بالنسبة للزكاة فالمال لم ينزل ولم يؤت لإخراج الزكاة بل للعمل والاستثمار ثم إن إخراج الزكاة مترب على نماء المال. والمال ينفق في جميع أنواع البر والقربات وفي قضاء المصالح وال حاجات، وليس في إخراج الزكاة فقط وهذا هو أئيُّ

(١) أبو الفضل بن الحسن الطبرى بجمع البيان في تفسير القرآن ٢١/١. ومقدمة في علوم القرآن ص ٨٥. عبد الوهاب حمودة القراءات واللهجات ٧٨، ٧٩.

نفسه يُسأَل عن هذا الكلام فيقول: "فلا أدرى أشيء من القرآن هو أَم لَا" فهو لم يتحقق<sup>(١)</sup>.

وفي رواية أنس عن أبي قال : "كنا نرى هذا من القرآن حتى نزلت أحكام التكاثر" فهو هنا يقرر أن الأمر كان محمولاً على الظن عنده، وليس على اليقين وأنه غير رأيه بعد نزول سورة «الْهِنْكُمُ الْتَّكَاثُرُ».

وربما ظن بعضهم أن هذا الكلام من القرآن لأن بعض معانيه جاءت في القرآن، على سبيل المثال، ذم الحرص والجشع، وربما سمعه بعضهم من النبي ﷺ عقب قراءة سورة البينة، كما في حديث أبي، فظنوه منها أو حسبوه قرآنًا، ولم يرجعوا في ذلك إلى الرسول ﷺ ليصححوا موقفهم وظلوا هكذا حتى نزلت سورة «الْهِنْكُمُ الْتَّكَاثُرُ» على متوال القرآن فبان لهم أن ما ظنوه قرآنًا ليس بقرآن<sup>(٢)</sup>.

وأخيرًا نقول إن تمني الغنى لا يتعارض مع الدين ولا التقوى؛ بل إن المسلم مطالب أن يسعى ويجهد في تحصيل المال ويتوسع في الثراء ما أمكنه؛ ولكن بالشروط والأداب التي حددها الإسلام في حالة الكسب وفي حالة الإنفاق، والإنسان القادر يعمل كخليفة عن الله ليحصل رزقه ويعين غير القادرين على تحصيل أرزاقهم ويكفيهم باجتهاده ذل المترفة والمسألة التي لا يمكنهم دفعها باجتهادهم. وقد لا تتوفر لديهم أسباب الاجتهاد في تحصيل وسائل العيش ألتة.

وعلى هذا المثلث نفسه نعرض ما يسمى آية الرجم (الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما ألتة) تستند الرواية التي جاءت بهذه العبارات إلى زيد بن ثابت، وهو من هو في الحفظ والتثبت والثقة، يقول (كنا نقرأ آية الرجم) الخ وعن أبي أن سورة الأحزاب كانت تصاهي سورة البقرة، وهي أطول منها، وأن فيها أو في أواخرها "آية الرجم" ونص الآية على هذه الرواية (الشيخ والشيخة فارجموهما ألتة نكالاً من الله والله عزيز حكيم).

هذا مع أن سورة الأحزاب كاملة وتنتهي نهاية طبيعية شائكة في ذلك شأن أي سورة

(١) ابن حجر العسقلاني فتح الباري ١١ / ٢١٣.

(٢) انظر: العين على البخاري ٤٧/٢٣، التوسي على مسلم ١٣٨/٧، ومقدمة في علوم القرآن ٨٥، عبد الوهاب حمودة القراءات واللهجات ٧٨ وما بعدها.

أخرى من القرآن. ثم إن القول بأن آية الرجم كانت في آخر السورة قول معلول وغير مقبول إذ تخلو السورة من ذكر الحدود، وتشتمل فقط على ذكر الآداب والأخلاق الخاصة بالنساء وعلى بعض الإشارات إلى قواعد الطلاق، ولو كانت هذه الآية جزءاً من هذه السورة لوضعت في سياق الحديث عن آداب النساء، والعلاقة بين الرجل والمرأة في وسط السورة أو أنها لا في آخرها أو كانت قد ذكرت في سورة التور التي فرض فيها حد الجلد للزنا والزانية.

أضف إلى هذا الخلل اللغوي وبين الخطأ والاضطراب في النص المنقول من الآية المزعومة، فقد جاء في رواية السياري من الشيعة عن أبي عبد الله هذه الزيادة (بما قضيا من الشهوة) وفي رواية الموطأ المستدرك ومسند ابن سعد عن عمر (الشيخ والشيخة فارجوهما ألبَّةَ)، وفي رواية أبي أمامة بن سهل أن حالته قالت "لقد أقرانا رسول الله ﷺ آية الرجم (الشيخ والشيخة فارجوهما ألبَّةَ بما قضيا من اللذة)".

هذا الاضطراب الشديد في الروايات كفيل وحده بإسقاطها، هذا مع ملاحظة أن عبارة (بما قضيا من اللذة أو الشهوة) يبدو عليها أنها تفسيرية إلحاقية، ثم إن التلفظ بها هكذا غير لائق بمقام السيدة عائشة الدين، وأمير المؤمنين عمر رضي الله عنهما؛ آخذين في الاعتبار أن العقوبة إنما شرعت لانتهاك العرف وتعدى حدود الله لا بسبب الشهوة أو اللذة في نفسها أخرج المحاكم وابن حirir وصححه أن عمر قال: لما نزلت (أى هذه الآية المزعومة) أتيت رسول الله ﷺ فقلت أكتبها، وفي نسخة كنز العمال "أكتبُنِيهَا". فكانه كره ذلك. وفي الإتقان بتحريج النسائي أن مروان قال لزيد بن ثابت ألا تكتبها في المصحف قال ألا ترى أن شابين اثنين يرجمان؟ وقد ذكرنا ذلك لعمر فقال أنا أكيفكم فقال يا رسول الله ﷺ أكتب لى آية الرجم، فقال "لا تستطيع"، وفي رواية كنز العمال "لا تستطيع"؛ وقال عمر: "ألا ترى أن الشيخ إذا زنى ولم يحسن جلد، وإن الشاب إذا زنى وقد أحصن رجم؟" كيف بتردد عمر في هذا الشأن؛ ويكون تعليقه على الآية هكذا حسب الرواية؟ ثم كيف يرفض النبي ﷺ أن يملأها على عمر ليكتبها أو يأذن له في كتابتها مع أنه ﷺ كان حريصاً جداً على حرمة كتابة ما ينزل عليه من الوحي؟ وكيف يجرؤ ابن الخطاب على الإدلاء بهذا التصریح الخطير بعد أن لم يأذن له

رسول الله ﷺ في كتابة الآية المزعومة فيقول حسبما أسلدوه إليه (في الموطأ والمستدرك) أنه قال قبل موته بأقل من عشرين يوماً: "لولا أن يقول الناس زاد عمر في كتاب الله لكتبتها" وبرواية الترمذى عن سعيد بن المسيب عن عمر "رحم رسول الله ﷺ ورحم أبو بكر ورحمت ولو لا أن أكره أن أزيد في كتاب الله لكتبه في المصحف". هذا مع أن القرآن كان قد استقر عليه الصحابة بالإجماع وكان عمر نفسه أحد الأعمدة المعدودة في جموعه وحفظه. فهل كان عمر يعتقد في قرآنتها ومنعه الخوف فقط وهو الشجاع الجسور في الله تعالى وفي الحق، أن يضمها لكلام الله في المصحف؟ هذا غير معقول لو كان عمر يعتقد ذلك لعرضها على زيد بن ثابت أثناء جمع القرآن لا بعده، وكيف يتظر خليفة المسلمين حتى يحضره الأجل فيصرح به مع أن روايات جمع القرآن تخلو من الإشارة إلى هذه الفقرة إلا ما كان من رواية النساء المذكورة والتي لا ترقى إلى رتبة الدليل، هذا فضلاً عما تتضمنه من إنكار قرآنية آية الرجم.

وكلام عمر يفيد بوضوح أنه كان متيناً أن آية الرجم لم تكن من كلام الله بدليل قوله نصاً "لولا أن أكره أن أزيد في كتاب الله لكتبه في المصحف". فآية الرجم إذن زائدة على كلام الله، وليس من كتاب الله بنص كلام عمر، وإن فكيف توضع في المصحف؟، ثم إن كلمة "لولا أن يقول الناس" في الرواية الأولى و"لولا أن أكره أن أزيد في كتاب الله" في الرواية الثانية متناقض، ففي الأولى كانت خشية الناس هي المانع وفي الثانية علق عمر الامتناع على كراهيته هو شخصياً لل فعل أى أنه لم يبال بالناس، وهذا تناقض.

وُعْمَرٌ - ولا شك - يعلم علم اليقين ما قال الله عن محمد ﷺ: «وَلَوْ تَقُولُ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴿٤﴾ لَا خَدَنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ﴿٥﴾ ثُمَّ لَقْطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينِ ﴿٦﴾»، وقول عمر: "لولا أن يقال زاد عمر في المصحف لكتبتها"، كما زعم روواها قد يوهم أيضاً أنه لم ينسخ لفظها، وإلا فكيف يدخل عمر على القرآن ما ليس منه كما لاحظ بحق الدكتور مصطفى زيد<sup>(١)</sup> لماذا هذا التنطع من واضح الحديث، ألا تكفى السنة في إثبات الرجم، كما يكفي القرآن في إثبات الجلد، وفي تقييع شأن الزاني والزانية؛ والسنة هي أحد المصدرین الرئيسین

(١) انظر: كتاب النسخ في القرآن، دار الفكر، ١٣٨٣ - ١٩٦٣ جـ ١ ص ٢٨١ - ٢٨٢

للتشرعى الإسلامى، وليس كل ما سكت عنه القرآن ونطقت به السنة لا يؤخذ به ولا يثبت حكمه؟

على أنه يمكن أن يقال أيضاً في توجيهه مثل هذه الروايات أن بعض الصحابة ربما سمع النبي ﷺ يقول قال الله تبارك وتعالى كذا، يقصد في الحديث القدسى مثلاً<sup>(١)</sup> فظنه قرآن، وكان ذلك في أول الوحي وما قلناه في آية الرجم وآية "وادى الذهب" ينطبق أيضاً على ما جاءت به بعض الروايات الغربية بشأن شهداء بئر معونة من الحفاظ في السنة الرابعة من الهجرة، وحزن النبي ﷺ عليهم، وما وضع على ألسنتهم من هذا القول: "بلغوا عنا قومنا أنا قد لقينا ربنا فرضي عنا ورضينا عنه" رواه البخارى ومسلم في عدة مواضع باختلاف في ألفاظ الحديث، وقال السهيلى في "الروض الأنف" عدّ بعض العلماء أن مثل هذا الكلام كان قرآن ثم نسخ. ولستا ندرى إذا كان هذا الكلام قرآنًا لماذا نسخ؟ هل كان النسخ لأن قرآناته قد ذهبت؟ أم لأن الرأى اختلف في قتلى بئر معونة، فلم يعد الله راضياً عنهم ولم يعودوا هم راضين عن الله؟ قال ابن عباس "فلا أدرى من القرآن هو أم لا"؟ وفي رواية زهير قال "فلا أدرى أمن القرآن هو أم لا" نقول: مثل هذا الكلام فيه تشويش وهو يوش على القرآن؛ ولو لا أن الله تعالى تكفل بحفظه، واستقر ذلك في أذهان الأمة وقلوب المسلمين قرونًا، لأضرت مثل هذه الروايات المشبوهة بالقرآن، ومن ثم بالإسلام والمسلمين.

روى عن عائشة قوله: "وكان فيما أنزل الله عشر رضعات معلومات يحرمن" ورد هذا الحديث بعبارات مختلفة وقد رده علماء أفتاذ كالجصاص<sup>(٢)</sup>، على سبيل المثال، وذلك لأسباب قوية ذكرها.

وأما حديث عائشة فغير جائز اعتقاد صحته على ما ورد، وذلك لأنها ذكرت أنه "كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات فسخن بخمس، وأن رسول الله ﷺ توف وهن مما يتلى".

كيف يجوز ذلك والنص على العشر أو الخمس، أعني الناسخ والنسوخ كلامها ليس له وجود في القرآن؟ وأهم من ذلك وأنظر على عصمة القرآن أن هذا الكلام يحيى

(١) انظر الطبرسى. مجمع البيان ١ / ١٨ - ٢٠، وابن شاذان كتاب الإيضاح ١١٢، ومصطفى زيد النسخ في القرآن ١ / ٢٨١.

(٢) انظر: كتاب الخصائص ٢ / ١٢٥.

النسخ بعد موت النبي ﷺ ولا أحد من المسلمين يقول بذلك أبداً، لأن الله - وهو المشرع - هو الذي ينسخ حكم نفسه أو أمره بحكم نفسه أو أمره؛ ولا يكون هذا إلا في حياة النبي ﷺ. ويدرك الطحاوی في "مشكل الآثار" أن أحداً لم يورد هذا الحديث غير عبد الله بن أبي بكر وهو وهم منه<sup>(١)</sup>؛ وهذا يكون الطحاوی قد افتلع بقوة الدليل هذه المشكلة من أساسها.

وعند الحارث بن أسد المحاسی "أن كلام الله الذي جاء بالحكم الأول هو كلامه، (لا غير) وواجب على العباد أن يؤمّنوا به أنه حق وأنه من القرآن، من كفر به فهو كافر ومن آمن به فهو مؤمن وأن عليهم ألا يخروا جميعاً من حفظه، ولا يجوز له أن يسقط من القرآن، فلا يقرأ ولا يتلى، وإنما سقط فرض الآية، ولم يبطل النص.. ولا يقول مؤمن: قد أبطل الله عز وجل الآيات التي كانت هذه الأحكام كلها فيها واجبات، فيكون كلاماً باطلأ. فالكلام الذي نسخ منه الحكم، والكلام الذي ثبت به الحكم الثاني كلام الله حق وصدق، لا باطل ولا كذب"<sup>(٢)</sup>.

وإذن مما تُسبِّب إلى السيدة عائشة من قوله "كان فيما أنزل الله عشر رضعات معلومات يحرمن فسخن بخمس معلومات، فتوفى رسول الله ﷺ وهن ما يقرأ قرآنًا" غير صحيح على الإطلاق.

وفوق هذا كله، فإن مثل هذا الكلام ليس فيه نور القرآن ولا حلاوته ولا طلاؤته، ثم إنه روی من طرق عدة، وباختلاف في العبارات والروايات، وليس في القرآن لا عشر رضعات، ولا خمس رضعات؛ ثم ما الداعي أن يعطي الحكم في القرآن ثم ينسخ، والنص نفسه محفوظ مع أن السنة لها القوة نفسها في التحليل والتحريم كالقرآن؟ ثم إن تحديد عدد الرضعات بعدد معين، من التفصيات التي اختصت بها السنة وليس القرآن. ولو فتحنا الباب أمام مثل هذه الدعاوى لأدخل على القرآن ما ليس منه وخرج منه ما هو منه؛ على أنه لو كان مثل هذا الكلام قرآنًا لأمكن معارضته والإتيان بمثله؛ وقد جعل الله ذلك ممتنعاً على الإنس والجن معاً أو منفردين، يضاف إلى ذلك، أن آية الرضاعة المنسوبة إلى السيدة

(١) الطحاوی مشكل الآثار ٦/٣ والنبوی على مسلم ٢٩/١٠.

(٢) العقل أو فهم القرآن ص ٣٦٧ - ٣٦٨.

عائشة لم تظهر في صحيفها ولم تحفظ في مصحف أى من الصحابة كذلك<sup>(١)</sup>، ولو كانت قرآنًا لما تركت أبدًا؛ هذا مع مراعاة أن التفصيل في قاعدة التحرير ليست من خصائص القرآن كما نوهنا فالله يقول: ﴿وَأَحَوَّلُكُمْ مِنَ الرَّضْبَعِ﴾، وللسنة أن تبين بعد ذلك كم رضبة تحرر.

ونحن مع صاحب "كشف الأسرار على أصول البزدوى" (ت: ٩٠٩ هـ) كما أشرنا إليه تواً، في أن حديث عائشة غير صحيح، ولا أصل له؛ وبالتالي يزال الإشكال أصلًا.

ومن المقيد أن نشير إلى رسالة "الهادى" إلى "الحق أبو الحسين يحيى بن الحسين بن القاسم بن إبراهيم الرسّى" (٢٢٠ - ٢٩٨ هـ - ٨٣٥ / ٩١١ م) التي هي بعنوان "الرد على من زعم أن القرآن قد ذهب بعضه"<sup>(٢)</sup> وهو ما اهتم به المستشرقون لتأييد دعواهم في تحريف القرآن، فقد نقلوا رواية أنس رضي الله عنه بشأن الرجل الذي كان يكتب لرسول الله ﷺ ثم ادعى أنه كان يكتب كلاماً من عند نفسه مكان كلام الله حسبما كان يتراهى له. لقد نقلوا من الرواية ما يخدم غرضهم في دعوى التحريف؛ مع أن أصل الحديث يكتبهم ويدفع باطلهم. ونقل هنا ما جاء في كتب الحديث: "حدثني محمد بن رافع، حدثنا أبو النصر، حدثنا سليمان (وهو ابن المغيرة) عن ثابت بن قيس، عن أنس بن مالك قال: كان منا رجل من بن النجار قدقرأ البقرة وآل عمران وكان يكتب لرسول الله ﷺ فانطلق هارباً حتى لحق بأهل الكتاب، قال: فرفعوه. قالوا: كان هذا يكتب لمحمد، فأعجبوا به، فما لبث أن قسم الله عنقه فيهم فحفروا له، فواروه، فأصبحت الأرض قد نبذته على وجهها، ثم عادوا فحفروا له فواروه، فأصبحت الأرض قد نبذته على وجهها، فتركته منبذاً".<sup>(٣)</sup>

وعن حميد الطويل عن أنس أن رجلاً كان يكتب للنبي ﷺ، وكان قدقرأ سورة البقرة، وكان الرجل إذا قرأ البقرة وآل عمران جدًّا، فكان النبي ﷺ يملئ عليه "غفوراً

(١) انظر: ابن أبي داود كتاب المصاحف - ٨٨ - ٨١.

(٢) بالنشر في الملحقي للطباطبائى ٢٠٦ مخطوطات شرقية ٣٧٩٨ / ٢٠ الأوراق ٦٩ - ٧٣. تاريخ المخطوط ١١٧٢ هـ.

وانظر: فهرس مخطوطات العربية وفؤاد سزكين تاريختراث العرب الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٨ / ٢٠ / ٢٠١٩.

(٣) صحيح مسلم كتاب (صفات المناقفين) رقم (٢٧٨١) دار إحياء الكتب - جـ ٤

رحِيماً، فيقول: أكتب "عليماً حكِيماً"؟ فيقول له النبي ﷺ: "أكتب كيف شئت"، وعكس "عليماً حكِيماً"، فيقول: أكتب "سيعاً بصيراً"؟ فيقول له النبي ﷺ: "أكتب ما شئت"؟ فارتدى ذلك الرجل عن الإسلام، ولحق بالمشركين، فقال أنا أعلمكم بِمُحَمَّدٍ، إني كنت لأكتب كيف شئت؛ فمات ذلك الرجل فقال النبي : "إِنَّ الْأَرْضَ لَا تَقْبِلُهُ" ، قال أنس فحدَثَنِي أبو طلحة أَنَّهُ أتَى الْأَرْضَ الَّتِي ماتَ فِيهَا فوجدهُ مَبْوَذًا، فقال أبو طلحة ما بال هذا الرجل؟ قالوا دفناه مراراً فلم تقبله الأرض<sup>(١)</sup>.

ومن تحدوا القرآن ولم يمهلاه الوليد بن يزيد، وكان يسمى بخلع بن مروان، قرأ ذات يوم قوله تعالى: «وَاسْتَفْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَارٍ عَنِيدٍ» مَنْ وَرَآهُمْ جَهَنَّمُ وَيُسْقَى مِنْ مَاءً صَدِيرٍ (٤) (إِبْرَاهِيمٌ : ١٥ - ١٦)، فدعا بالمصحف فنصبه غرضاً للنشاب (النبال) وأقبل يرميه وهو يقول:

أُثُوعُدُ كُلُّ جَبَارٍ عَنِيدٍ فَهَا أَنَا ذَاكَ جَبَارٌ عَنِيدٍ  
إِذَا مَا جَئَتْ رَبِّكَ يَوْمَ حُشْرٍ فَقُلْ يَا رَبَّ حَرَقَّى الْوَلِيدِ

وذكر محمد بن يزيد الميرد (النحوى) أن الوليد أخذ في شعر له، ذكر فيه النبي ﷺ أن الوحي لم يأته عن ربه كذب وأحزاه الله من ذلك الشعر.

تَلَعَّبُ بِالخَلَافَةِ هَاشَمِيُّ بِلَا وَحْيٍ أَتَاهُ وَلَا كِتَابٍ

فَقُلْ اللَّهُ يَعْنَى طَعَامِي وَقُلْ اللَّهُ يَعْنَى شَرَابِي<sup>(٣)</sup>

وهكذا صدق رسول الله ﷺ في وصفه للقرآن "ما تحداه من جبار إلا قصمه الله".

(١) المصدر نفسه ٢٩٤ - ٢٩٥ . وكتاب المصايف ص ٣ وعلاه الدين على المتقى بن حسام الدين الهندي البرهان فوري(ت: ٩٧٥). كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال تحقيق الشيخ بكرى حياتى والشيخ صفوة السقا مؤسسة الرسالاتجـ ١ / ٥

(٢) المسعودي أبو الحسن على بن الحسين. مزاج الذهب ومعادن الجوهر تحقيق محمد عزي الدين عبد الحميد (بيروت المكتبة المصرية (١٤٠٨ - ١٩٨٨) جـ ٣ ص ٢٢٨ - ٢٢٩).

## الفصل الرابع

### الحروف المقطعة

بعد هذا نعود مرة أخرى إلى موضوع الحروف المقطعة ونظرة المستشرقين إليها. يقول ويسلش: "إن التاريخ لم يسجل لنا أي اختلافٍ في طريقة النطق بالحروف المقطعة وإنه من الملاحظ أنها تستند على قاعدة صلبة من المعتقدات الإسلامية ومع هذا تبقى عدة تساؤلات غير مجاب عليها، ولكن يبدو أن مؤشر الدليل يتوجه لتأييد لوث ونولدكه وإسكونالي، وأن جونس في اعتبارهم الحروف المقطعة جزءاً من الوحي، وبينما أن رأى بل كذلك صائب في اعتبار الحروف والجمل التمهيدية في القرآن جزءاً من النسخ المنقحة التي كتبت في بداية العهد المدنى والتي أثبتت في أوائل السور في النسخ المكتوبة التي كان محمد عليهما السلام يعدها بنفسه، وإنه ليس من غير المتحمل أن السور التي ذكرت فيها الحروف المفرقة كانت هي السور التي أعدها محمد عليهما السلام الوحي، ومن وجهة نظرهم (أى هؤلاء المستشرقين الأربع) فإن هذه الحروف لها أهميتها الكبرى في فهم تاريخ النص القرآني، وفي معرفة الترتيب الرمزي لهذا النص المقدس، والذي له أهميته هو أيضاً في فهم معانى هذه الحروف نفسها"<sup>(١)</sup>.

هذه هي العبارات التي ختم بها الكاتب كلامه عن الحروف المقطعة. وسوف نتناول موضوع هذه الحروف بدراسة مفصلة هنا ثم نتبعها بالحديث عن مدى عناية المسلمين بدراسة هذه الحروف.

**الحروف المقطعة من الأسرار العظيمة في القرآن، فقد اعتبرها الإمام على كرم الله وجهه، صفوة القرآن. وقال الشاعي: هي سر القرآن<sup>(٢)</sup>.**

**يقول الباقيان: "وكثير من هذه السور - أى التي تبدأ بالحروف المقطعة - إذا تأملته فهو من أوله إلى آخره مبني على لزوم حجة القرآن، والتبيه على وجه معجزته"<sup>(٣)</sup>.**

**قال ابن عباس: "هي أقسام قيل أقسام الله تعالى بهذه الحروف لشرفها وفضلها لأنها مباني كتبه المنزلة، وأسمائه الحسنى وصفاته العليا"<sup>(٤)</sup>.**

(١) انظر: دائرة المعارف ص ٤١٤.

(٢) الطبرسي. البيان. ١٢٢/١.

(٣) محمد الخليلي الشافعي - فتاوى القاهرة مطبعة محمد أفندي شاهين ١٢٨٤ ص ٢٧.

(٤) إعجاز القرآن. ص ٣٢ وما بعدها.

وعلى هذا يمكن أن نقول إن هذه الحروف المبزلة يصح أن تعتبرها دلالات على اللغة الإلهية الأم التي علمها الله تعالى آدم عليه السلام، والتي تفرعت عنها جميع اللغات في العالم، وكما أن آدم هو أصل الجنس البشري، الذي اختلف لونه ولسانه، ولكنه يتعمى إلى أصل واحد هو آدم؛ والحرف المقطعة وإن حفي عنا معناها، فإن كل حرف منها محمل بطاقة هائلة من المعانى الربانية والألطاف الروحانية، ولا يدركها، ولا يشعر بها إلا أولو النهى وال بصائر؛ تأتى هذه الحروف في ابتداء تسع وعشرين سورة من سور القرآن بعد الفاتحة، وتسمى هذه الحروف أحياناً بأوائل السور، وأحياناً بفواتح السور، وأخرى بالحروف المقطعة؛ وذلك لأنها لا تأتى إلا في أوائل السور فقط؛ وقد عرفت هذه الحروف في اللغات الأوروبية، بصفة عامة، بالحروف الغامضة أو اللغزة؛ وهذا التعبير الأخير هو الذي اختاره الكاتب ويلش عنواناً لهذا الموضوع.

والحرف المقطعة متعددة بين الحرف، والحرفين، والثلاث، والأربع، والخمس؛ يقول ويلش الأربع عشر قرناً ظلت هذه الحروف موضع غموض وحيرة لعلماء المسلمين، إذ يرى بعض العلماء أن فيها اختصاراً لعبارات ما، على سبيل المثال "الر"، اختصار للرحمن، "المر" للرحيم، "حم" للرحمن الرحيم، "ص" صادي يا محمد، "يس" يا سيد المرسلين ... الخ.

وروى عكرمة وغيره عن ابن عباس أن "الر" و"حم" و"ن" معاً رموز لقوله: "الرحمن"، استعرض الكاتب آراء العلماء الاجتهادية في معنى هذه الحروف، كما أوردها السيوطي؛ واعتمد ويلش ما قرره الأخير بأن علماً هذه الحروف غير معروف حق المعرفة إلا الله تعالى. وسوف نستعرض هذه الآراء وغيرها مما لم يقف عليه الكاتب من أسرارها ومعانيها، أو ما رأى هو الاستغناء عنه على الرغم من أهميته للبحث.

ومن المفيد أن نشير هنا إلى أن فواتح السور قد كتبت على صورة الحروف نفسها، لا على صورة النطق بها، فلم تكتب مثلاً "رـ" صوتياً هكذا "نوـن" ولم تكتب "الـمـ" بحسب نطقنا لها "أـلـفـ لـامـ مـيمـ" وقطعت **﴿ حـمـ ﴾** **﴿ عـسـقـ ﴾** ولم تقطع **﴿ الـمـصـ ﴾** و**﴿ كـهـيـعـضـ ﴾**<sup>(١)</sup> وذلك إما لسر يعلمه الله، وإما لشهرتها وقراءتها توقيفاً.

يعرض المستشرق ويُلْشِنَ للكتاب المحدثين من المسلمين ليتعرف على آرائهم في تفسير الحروف المقطعة ويقرر أنهم على الرغم من تسليتهم بما انتهى إليه السيوطي وجمهور علماء المسلمين من تفويض العلم الكامل بأسرار هذه الحروف إلى الله تعالى، فإنهم حاولوا اكتشاف أسرارها، فأمّا على أمير على، كمثال على ذلك، يرى أن جميع هذه الحروف بمثابة النداء على النبي ﷺ والتأهيل له لتلقى ما يرد بعدها من الوحي.

وعلى النصوح الطاهر يزعم أن هناك علاقة عددية أو حسابية بين عدد آيات سور المبدوعة بالحروف المقطعة، وبين القيمة العددية لهذه الحروف؛ ولكن يصل هذا الأخير إلى غرضه نراه يتصور على القرآن ويستنتج أموراً غريبة وعجيبة لم تخف على المستشرق نفسه بل ولم تسلم من اعتراضه.

على سبيل المثال فإن الطاهر يدعي أن سورة الأعراف وهي رقم ٧ في المصحف آياتها تبلغ ٢٠٦ آيةً، كانت في الأصل تضم ١٦١ آيةً فقط؛ وذلك لأن هذا الرقم هو الذي يوافق القيمة العددية للحروف (أ ل م ص) المذكورة في بداية السورة  $(1 + ٤٠ + ٣٠ = ٩٠)$ .

ولسنا ندرى على أي أساس بنى الطاهر زعمه هذا؟ ومن أي طريق جلب هذا العار على نفسه، هذا فضلاً عن مصادمة آرائه للدين، الذي يفترض أنه يدين به، اللهم إلا إذا كان شيئاً غالياً، أو بكمائياً قالياً، أو أحديماً غاوياً؛ ولقد أجمع العلماء على أن الأعراف من سور الطول وأنها هكذا منذ نزلت، بالنسبة لعدد آياتها، وبالنسبة لترتيبها في المصحف، وليس في سورة الأعراف منسوخة للبَّتَّة. وعلى هذا الخط المزعج نفسه، راح هذا الكاتب يضم سورة لسورة وآيات لآيات حتى يجعلها صالحة لتأييد فكرته الرعناء في التوافق بين القيمة العددية للحروف، وعدد آيات السورة، وكما يذكر المستشرق، فإنه لم يستطع، ولو في حالة واحدة، أن يؤيد زعمه في اتفاق القيمة العددية للحروف مع العدد الحقيقي لآى أي سورة على ما هو موجود في المصحف الذي بين أيدينا.

ويرى المستشرق أن هذا دليل على النظرية العشوائية من قبل بعض الكتاب للحروف المقطعة، وتتكبّل الطريق لتفسيرها.

---

(١) راجع مصادر ويُلْشِنَ في آخر البحث.

إن الكاتب منصف في عرضه وفي رده هنا، ولكننا بتسليط بعض الضوء على ما بين السطور اكتشفنا أن الكاتب يريد أن يعطي القارئ انطباعاً مؤداه أن القرآن كتاب طلاسم غير مفهوم لل المسلمين قديمهم وحديثهم؛ وهذا الفكرة في حد ذاتها تمثل عصب الدراسات الاستشرافية بوجه عام؛ وأمر المستشرقين في هذا أغرب مما يُتعجب منه، فالقرآن قد أوجد أمة عظيمة وشكلها تشكيلًا فريداً، وقد مسيرة إلى القوة، والخير، والعدل، والحمد، والحضارة؛ ومن القرآن انبعثت علوم المسلمين ومعارفهم؛ وهذه الآيات الإلهية حكموا وسادوا، وتعلموا وعلموا، وأسسوا قواعد المنهج والعلوم التجريبية. ومهما يكن الأمر فإن الغموض الذي يحيط بالحروف المفرقة لا يترتب عليه ضياع تكليف شرعي، أو إسقاط قاعدة عقدية يكون الجهل بها ضاراً بالملائكة، أو مثاراً لتشكيكهم في الدين.

وهنا نتناول آراء المستشرقين ومن هج نجمهم في طبيعة الحروف المقطعة وأسرارها؛ إن مقوله المستشرق "لوث" في أن الحروف المقطعة قد تأثرت في أصل وضعها "بالكبايا" (التصوف اليهودي) يعد أكثر عشوائية ذهنية من مقالة الطاهر الآنفة الذكر، ما للقرآن والكبايا؟ ما علاقة الحروف المقطعة باليهود، وأين يا ثرى هو الدليل على هذه الدعوى العريضة؟ إن هذه الحروف جزء من الوحي، ومعانيها المحددة كانت وستظل موضع خلاف بين علماء المسلمين؛ فهي من أسرار القرآن ومتشابهه، ولنا أن نختهد في التعرف على معانيها؛ ولكننا لا نقطع أبداً بأن ما توصلنا إليه باجتهادنا أو توصل إليه غيرنا هو مراد الله تعالى منها على القاطع؛ على أنه من اللافت للنظر حقاً، أن هذه الحروف موزعة على تسع وعشرين سورةً، سبعاً وعشرين منها مكية، واثنين فقط مدنية، بخلاف ما زعم "لوث". هذه السور منها الطويل، ومنها القصير، ومنها المتوسط؛ ومنها المذكور في أول القرآن والمذكور في وسطه والمذكور في آخره؛ ومن العجيب أننا لم نجد أحداً من المسلمين ولا نقاد القرآن قبل لوث زعم هذا الرعم. وقد أنصف حقاً إف. إسكونالى في رفضه لرأي لوث ووصفه له بأنه عشوائي جداً. لكنه مع ذلك قد أثني على طريقته ومنهجه في البحث في كتابه "تاريخ الآداب أو العلوم". حتى سنة ١٩١٩، ورفض إسكونالى وبالتالي تفسير نولدكه الأخير للحروف المقطعة، والمبنى أساساً على رأي لوث السابق واعتبر إسكونالى بحق أن رأي نولدكه يحوطه الشك.

وعلى الرغم من هذا فإن إسکوالی يرى أن هذه الحروف لها معانٍ رمزية لا تزال لها صلة على نحو ما بتنقیح السور القرآنية التي تتصدرها، وإسکوالی، ولكنه هو الآخر مخطئ في زعمه بأن الحروف لها علاقة ما بتنقیح السور القرآنية؛ إنه للأسف رفض الرأى الذى وصفه بالعشواة؛ في الوقت الذى تبني هو رأياً أكثر عشوائية وأشد فحشاً منه، إنه للأسف أوسع في الدعوى، وأمعن في البعد عن الدليل. ثُری من نفع القرآن وهو كلام الله المنزل بمحروفة ومعانٍه وترتيب سوره وأياته؟ ومني وقع هذا التنقیح ومن هم الشهود عليه؟. إن هذا الزعم جد معنٍ في الغرابة، وهل تنقیح القرآن يتم بوضع مجموعة من الحروف المجائحة في أوائل بعض السور لا كلها؛ هذه الحروف لا يقطع أحد من علماء المسلمين بحقيقة معانيها على وجه الدقة واليقين. وفيه جمهور علماء الأمة علم معانيها إلى الله تعالى؟

كيف ساع للمستشرق هذا الادعاء بالنسبة للقرآن؟ وكيف اعتبر أن تصدير بعض سور القرآن بالحروف المقطعة التي يزعم أنها غير مفهومة المعنى تنتهي؟ وما رأى المستشرق في السور التي تخلو من مثل هذه الحروف؟ هل تركت غير منقحة؟ أم نفتحت بطريقة أخرى لم يعرفها المستشرقون أو عرفوها ولم يفصحوا عنها؟

لقد اطّرَح المستشرقون كل ما توصل إليه المسلمون باجتهداتهم في فهم معانٍ الحروف المقطعة، وافتربوا هم مفاهيم من وحي خيالهم لا تُتمّ إلى القرآن بأدنى صلة. إلهم لم يقتنعوا بطبيعة التركيب القرآني الذي يقتضي نفسه - من وجهة نظرنا - على الأقل وجود الحروف المقطعة قبل الآية أو الآيات التي تليها، ولم يكتفوا كذلك بأقوال الصحابة أو بأقوال أهل العلم فيها؛ بل اختربوا تفسيرات من عند أنفسهم رضوا بها واستيقنوها أنفسهم ظلماً وعثراً.

قال المستشرق بعد أن عَدَّ آراء المسلمين في تفسير معانٍ هذه الحروف، بأنها ليست جزءاً من القرآن وإنما هي رموز وإشارات حروفية إلى أصحاب تلك النسخ من القرآن، ومنذ أن قدم نولدكه هذا الزعم حاول عدد كبير من المستشرقين تدعيمه والتدليل عليه، فهم يقولون إن هذه الحروف إنما هي إشارات ورموز كانت تومنى إلى أسماء أصحاب هذه النسخ من المصاحف التي جمعها زيد بن ثابت فيما بعد واستعملها في إخراج نسخته التي كلف بجمعها، فمثلاً "أَل" رمز للزبير بن العوام، و"أَل م ر" للمغيرة (ابن شعبة)، و"حَم" لعبيد الرحمن؛ ويُزعم نولدكه بأن هذه الحروف المقطعة وجدت طريقها إلى القرآن بمحض الصدفة، بمعنى أنهم ضموها إلى القرآن ظناً منهم أنها جزء من التنزيل. هذا الرأي تبناه

هيرشفيلد ونشره في كتاب له. ولكن صاحب الرأى الأول - أعني نولدكه - لم يلبي أن غير رأيه وتبين رأياً آخر بدلاً منه كما سندكره فيما بعد، ولكن قبل أن نطرح الرأى الآخر مشفوعاً بمحاولة صاحبه في التدليل عليه نود أن نبين تناقض رأى نولدكه وهيرشفيلد، إنما يدعيان أن هذه الحروف يرمز بها إلى أسماء الأشخاص الذين كانوا يمتلكون المخطوطات التي اعتمد عليها زيد بن ثابت في جمع القرآن.

وهذا مردود لعدة أمور، منها:

أولاً: أن زيداً كان يجمع القرآن ليس من نسخ كاملة، وإنما من مواد مختلفة كالعظام والجسريد واللخاف والقباطى... إلخ؛ فأى ورقة أو أى جريدة أو أى عظمة يا ترى كانت تحمل هذه الحروف؟

ثانياً: إننا لم نسمع عن شيء كهذا من قبل ولا قرآن في المصادر التي بين أيدينا التي حملت إليها التفاصيل المتصلة بجمع القرآن، حتى تلك الروايات الضعيفة التي أُولئِك جامعواها بإثبات بعض الروايات الغربية والمتناقضية لم تذكر شيئاً كذلك لا تصريحًا ولا تلميحًا.

ثالثاً: لماذا وضعت هذه الحروف في أوائل هذه السور المعروفة بعنائها وليس في غيرها؟ ولماذا كانت لهذا العدد من السور بالتحديد؟ ولماذا لم تأت في سورة متالية وليس متقطعة؟

رابعاً: وليس أقل أهمية من ذلك أن وضع الحروف المقطعة كهذا التي هي عليها لا يتطابق مع الأسماء التي اقترحها المستشرق؟ فمثلاً "الزبير" لا يرمز له بـ"الر"، كذلك الحال بالنسبة للأسماء الأخرى التي حملها عليها، والحرف التي اقترحها لها، لذلك وجدنا ويلش يضع حرف (Z) بين قوسين هكذا بدلاً من حرف (R) الذي وضعه نولدكه وهيرشفيلد في دعوى أن الحروف "الر" ترمز إلى "الزبير"؛ ثم إن الأسماء التي اقترحها المستشرقون لم تكن معروفة بجيزة مصاحف. هذا في الوقت الذي أهل فيه هؤلاء المستشرقون ذكر أشهر المصحفيين والقرآنين كعبد الله بن مسعود وعلي بن أبي طالب وأبي بن كعب وغيرهم.

خامساً: ليس من عادة العرب استعمال مثل هذه الطريقة في توثيق أشعارهم أو خطبهم. لقد تبين من هذا العرض عدم فاعلية سلاح الاستشراق في معركته ضد القرآن؛ لذا فقد فكر ويلش في أن يستعمل سلاحاً آخر غيره. وعلى الرغم من ضعف نظرية نولدكه، إنما للأسف قد وجدت ترحيباً كبيراً في الأوساط الاستشرافية وظلت هي السائدة في الكتابات

الغربيّة لوقت طويّل، ولقد تبّنى هذا التفسير الخاطئ للحروف المقطعة هيرشفيلد H. Hirschfeld في الكتاب (بحوث جديدة ص ١٤١ - ١٤٣) New Researches إذ اعتبر كل حرف من هذه الحروف رمزاً لاسم الشخص الذي كان يمتلك المخطوطة، والعجيب مع ذلك أن المستشرقين يصرّون على أن القرآن لم يكتب في حياة محمد ﷺ. على أي حال فقد لاحظ هيرشفيلد تناقض نظرية، والخلل الذي يمكن في جرثومتها عندما قال: "إننا إذا قلنا بأن هذه الحروف ترجع إلى محمد نفسه، وجب أن نسلم بأنه، أي محمد، لا بد وأن يكون قد شارك بقسط كبير في ترتيب السور، وهذا يتناقض مع كل ما نعرف عن جمع القرآن".

لم يمض وقت طويّل على تفسير هيرشفيلد وتعليقه الذي ضمّنه كتاباً له، حتى أعلن أستاذ صاحب النظرية، أعني نولدكه، تخليه عن زعمه في تفسير الحروف المقطعة، وتبنّى موقفاً آخر مغايراً تماماً لرأيه الأول، وذلك عندما نشر O. Loth مقالة عن الطبرى كمفقر<sup>(١)</sup>. ومن وجهة نظر لوثر، فإن هذه الحروف تظهر فقط في أواخر العهد المكى، وببداية العهد المدنى، عندما كان محمد يقترب من اليهودية. وفي بعض الحالات تضمنت بعض الآيات القرآنية إشارات إلى الحروف المقطعة رموز كابالية Cabalistic Symbols؛ هذه الرموز ربما أخذت شكل كلمات وعبارات أساسية حقيقة، تصدّرت بعض سور القرآن.

كان هذا الرأى كافياً في جعل نولدكه يتخلّى عن نظرية بالنسبة لدلالة الحروف المفرقة أو صفتها، وقبول هذا الاعتقاد السائد والمدعى بالأدلة في أن هذه الحروف تعد جزءاً من الوحي، وأنّها من ثم تحمل معانٍ خاصة هي أبعد بكثير من أن تكون معانٍ صوفية أو باطنية فقط.

في هذه القرينة نقول إن الكبala معناها في العبرية التلقى أو التحصليل؛ وتعني اصطلاحاً مجموع الفلسفة الصوفية والروحية لليهود. ولستنا نرى أي علاقة بين الكبala وبين الحروف المقطعة.



## الفصل الخامس

### عنية علماء المسلمين بالحروف المقطعة

أعطى الساعويون العظام أهمية كبيرة للحروف فقد وضع الخليل بن أحمد وابن السكبي والرازي كتاباً في أسرارها وأهيتها<sup>(١)</sup>؛ وابن حني في سر صناعة الإعراب وابن الأنباري له "زينة الفضلاء في الفرق بين الضاد والظاء" حققه رمضان عبد التواب في معنى الحروف.

لقد ذكرت هذه الحروف في أوائل تسع وعشرين سورة هي البقرة، وآل عمران، والأعراف، ويونس، وهود، ويوسف، والرعد، وإبراهيم، والحجر، ومريم، وطه، والشعراء، والسنمل، والقصص، والعنكبوت، والروم، ولقمان، والبسجدة، ويس، وص، وغافر، وحم (البسجدة)، والشورى، والزخرف، والدخان، والجاثية، والأحقاف، و"ق"، و"ن" - كلها سبعة وسبعون حرفاً. الذي لم يتكرر منها حرفان "ك" و"ن"، والذي تكرر مرتين أربعة "ع، ق، هـ، يـ" ، والذي تكرر ثلاث مرات حرف واحد "ص" ، والذي تكرر أربع مرات حرف واحد "ط" ، والذي تكرر خمس مرات هو حرف واحد "س" ، والذي تكرر ست مرات حرف واحد "ر" ، والذي تكرر سبع مرات حرف واحد "ح" ، والذي تكرر ثلاثة عشرة مرة حرفان الحرف "أ" والحرف "لـ" ، والذي تكرر سبع عشرة مرة حرف واحد "م" .

والمنقوط منها ثلاثة: "ق، ن، يـ" ؛ وغير المنقوط أحد عشر: "أ، ح، ر، س، ص، ط، ع، ك، لـ، م، هـ" .

مدار الكل نصف حروف المعجم أربعة عشر "أ، ح، ر، س، ص، ط، ع، ك، لـ، م، ن، هـ، يـ" ؛ وعدد سورها عدد حروف المعجم.

وتتشتمل الحروف المقطعة على نصف الحروف المهموسة وهي "ص، ك، هـ، س، حـ" . ومن المهموسة تشتمل على نصفها: "أ، لـ، م، رـ، عـ، طـ، قـ، يـ، نـ" .

(١) حول الحروف انظر. ثلاثة كتب في الحروف للخليل بن أحمد وابن السكبي والرازي. تحقيق د. رمضان عبد التواب القاهرة والرياض. الخامنئي والرافعى ١٤٠٢ - ١٩٨٢ .

ومن الشديدة نصفها: أ، ل، م، ر، ك، هـ، ي، س، ح، ن؛ ومن المستعملة  
نصفها وهي: ق، ض، ط".

ومن المنخفضة نصفها أ، ل، م، ر، ك، هـ، س، ح، ن".

ومن حروف القلقلة نصفها: ق، ط".

ويلاحظ أن هذه الحروف من حيث العدد تضم، الواحدان، والثنائي، والثلاثي  
والرباعي والخامسي، وهي كالتالي على الترتيب:  
ص، ق، ن.

ط، طس، يسن، حم، حم، حم، حم، حم، [٩].

الم - الم - الم - الم، الر - الر - الر، طسم، طسم [١٣].

والرباعي: المص، المز [٢].

والخامسي: ك، هـ، ي، ع، ص؛ ح، م، غ، س، ق.

سبعة من هذه الحروف المقطعة تعد آية وهي:

كهيعص، المص، ألم، طسم، طه، يسن، حم.

ومجموعها في القرآن ثمان عشرة آية.

وستة من هذه الحروف آية: المر، الر، طس، ص، ق، ن.

وواحدة فقط من هذه المجموعة تعد آيتان وهي حم، عسق؛ وعند الرازي أنه يمكن  
تحريج كلام مفهوم ومعلوم من هذه الحروف<sup>(١)</sup>. وعدد الحروف المقطعة ٦٩٣ حرفاً. وقد  
استنتج بعضهم من هذا العدد مدة بقاء الأمة الإسلامية<sup>(٢)</sup>؛ ولكن مثل هذا الكلام لا طائل  
تحتة، ولا دليل عليه، ولم يُعطِ القرآن ولا السنة قيمةً لمثل هذه الشطحات؛ وقد استعمل  
بعض الشعراء هذه الحروف المقطعة في أشعارهم من هذا قول شريح:

يدَكْرِنِي حَمِّاً وَالرَّمْحَ شَاجِرَ<sup>(٣)</sup> فَهَلَا تَلَا حَمَ وَالرَّمْحَ شَاجِرَ

(١) انظر: تفسير الرازي تفسير أول سورة البقرة ج ١ والمصدر السابق ص ١٥٩.

(٢) المصدر نفسه ص ١٥٩.

(٣) ابن منظور، لسان العرب ج ١ ص ٣٨٣ و ٣٥٦.

وأنشد أبو عبيدة:

إذا اجتمعوا على ألف وواو ويا هاج بينهموا قتال<sup>(١)</sup>

ومن المفيد ذكره في قرينة الحروف المقطعة، الإشارة إلى ما أثاره خصوم اللغة العربية في تركيا، بشأن الحروف العربية التي كانت مستخدمة في الكتابة باللغة التركية في تركيا.

ففي هذا البلد المسلم مثلاً ثار جدل حول الأبجدية، إذ ادعى أعداء اللغة العربية أنها غير صالحة للتقدم، وأن طريقة كتابة حروفها صعبة، وأنها وبالتالي، هي السبب في أمية الفلاح التركي وتأخره؛ ناسين كما يقول الأمير شكيب أرسلان أن سبب تأخر الفلاح هو الظلم الاجتماعي والانحطاط الاقتصادي<sup>(٢)</sup>؛ بل إننا نقول إن الظلم الاجتماعي هو سبب تأخر المجتمعات المسلمين جميعاً، وليس المجتمع التركي وحده. ورد أنصار اللغة العربية بأنها أوفقت من اللغة التركية وغيرها، فإن شكل حروفها يمكن للبصر أن يميزه بسهولة وذلك بمحرد وقوع العين عليها، ثم إنها مريحة للنظر، وأصبح للنظر عند القراءة والكتابة من الحروف اللاتинية.

وأخيراً نقول إن للحروف المقطعة في القرآن الكريم أسراراً ومعانٍ، لا يعرفها على الوجه الأكمل سوى الله تعالى، وهذه الحروف ليست مجموعة من الحروف الجامدة ضم بعضها إلى بعض لغير معنى، ولغير غاية، إنما ليست شكلًا بلا جوهر أو رسمًا بلا معلم. إن القرآن الكريم، كتابٌ علمٌ من أوله إلى آخره، والحروف المقطعة، التي وضعت على هذا النحو في أوائل بعض السور لها معانٍ كسائر آيات القرآن بلا شك؛ ولو أنها وضعت كرمز صامت، أو شكل حالٍ من المعنى لما تنوّعت من الحرف إلى الحرفين، إلى الثلاثة، والأربعة، والخمسة، ولما لازمت أوائل السور التي أنزلها الله تعالى فيما أنزل من القرآن، ولما أعطى الله تعالى بعض الإشارات إلى معانيها في الآيات التي تليها، وترك للعقل أن يبحث ويتأمل، وما ذلك إلا لأن القرآن قد استهدف العقل العاقل فنبهه واستشاره ليتفكر ويستدبر في القرآن ومادته من حروف وكلمات ومعانٍ، وبيان ونظم، وفي الكون ومادته، من سماء وأرض وأهار وبخار ومعادن وزروع وإنسان وحيوان، وطير، وهام.

(١) نسبة المرد في المقتضب لأبي التجم (٣٧/١) ونسبة صاحب بحث القرآن لكعب بن حمير (انظر: لسان العرب مادة حمم).

(٢) انظر: لوثروب ستودارد. حاضر العالم الإسلامي. ترجمة عجاج نويهض. مع تعليقات لأمير البيان شكيب أرسلان. بيروت. دار الفكر ١٣٩٤ - ١٩٧٢ جـ ٢ ص ٣٩٢.



# الباب الخامس الحوادث والمناسبات التاريخية في النص القرآني

تمهيد

الفصل الأول ... الإشارات القرآنية في القرآن

الفصل الثاني ... التاريخ الإسلامي المعتمد للقرآن

الفصل الثالث ... التاريخ الغربي الحديث لسور القرآن وآياته

1.  $\frac{d}{dt} \left( \frac{\partial \mathcal{L}}{\partial \dot{x}_i} \right) - \frac{\partial \mathcal{L}}{\partial x_i} = 0$   
2.  $\frac{d}{dt} \left( \frac{\partial \mathcal{L}}{\partial \dot{y}_i} \right) - \frac{\partial \mathcal{L}}{\partial y_i} = 0$   
3.  $\frac{d}{dt} \left( \frac{\partial \mathcal{L}}{\partial \dot{z}_i} \right) - \frac{\partial \mathcal{L}}{\partial z_i} = 0$

## مُهَيْدٌ

في هذا الموضوع من البحث يستعرض الكاتب سلسلة الأحداث التاريخية والسلسل الزمني لآيات القرآن كما وردت في الكتاب العزيز نصاً أو إشارة وكما فهمها علماء الإسلام والمفسرون.

يقول ويلش: "هذا الموضوع صعب وشائك ولا يمكن أن نخرج منه بقائمة مفصلة ودقيقة لأوقات النزول، وتاريخ الآيات وال سور وذلك لأن القرآن ليس كتاب تاريخ أو سجلاً يومياً للأحداث التي شاهدت نزوله". هذا الجانب من العلم التفصيلي يطلب من السنة لا من القرآن، إذ يكمن اهتمام القرآن في الحوادث نفسها التي تؤثر في البشر والأفعال والأقوال البشرية التي تؤثر في التاريخ بمعناه الدقيق.

تتجدد في القرآن إشارات عامة أو خاصة إلى أحداث تاريخية معروفة سواء كانت قد وقعت في الماضي، أو في حاضر القرآن، ولكن يظل القرآن مع هذا، كتاب عقيدة وشريعة، وقواعد وسلوك، وأخلاق ومعاملات، ودستور واجتماع، واقتصاد وعلاقات وصلات إنسانية على مستوى الجماعة المؤمنة والدولة الإسلامية الكبرى، وكذلك على مستوى الإنسانية كلها والمجتمع الدولي بأكمله؛ وذلك لأن القرآن يتوجه بخطابه ودعوه إلى عموم البشر من حيث البلاغ، وإلى عموم جماعة المؤمنين من حيث التكليف.

ليس في القرآن تلك التفاصيل التاريخية المذكورة في كتب اليهود، والتي جعلتها لا تعدو غالباً أن تكون كتبأً قومية أو سجلاً يومياً لشعب معين، تحمل تواريخه، وأسماء قبائله وtribes their كلام في حِلْمِهِ وَرِحْالِهِمْ وَحُرُوبِهِمْ وَصِرَاطِهِمْ؛ أراد اليهود الذين كتبوا هذه الكتب أن يجعلوها تاريخ اليهود كله، تاريخنا دينياً يحصر اهتمام الله به فيهم وحدهم، وتصور الله تعالى أنه لا يقيم أي علاقة بعبياده إلا على أساس علاقتهم باليهود ... إلخ؛ ولما كانت كتب اليهود كذلك فإنها عندما خضعت للفحص النقدي والمراجعة التاريخية ظهرت فيها الأخطاء والمخالفات والتناقضات العديدة. ولقد أخطأ المستشرقون خطأ ذريعاً عندما استعملوا المعايير النقدية التي طبقوها على كتب العهد القديم، والعهد الجديد نفسها، على القرآن؛ متوجهين بكل هذه الخصائص التي تميز القرآن عن جميع هذه الكتب، والتي أخذنا إليها هنا وهناك في ثنيا هذا الكتاب.

ينبغي أن ندرك تماماً أن ميزان البهار لا يصلح في تقدير قيمة النصارى. ذكر القرآن الكريم أن الله أنزل هذا الوحي على محمد ﷺ مفرقاً ليكون أدعى لشتيته ﷺ بدوام تلقينه

وتعزىته وتسليته ﴿١﴾: «وَقُرْءَانًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَرَزَلَنَاهُ تَرْزِيلًا» (الإسراء: ١٠٦)، «وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نَزَّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُلَّهُ وَاحِدَةً كَذَلِكَ لَنُثْبِتَ بِهِ فُوَادُكَ وَرَزَلَنَاهُ تَرْزِيلًا» (الفرقان: ٣٢)، ومعنى لثبت به فوادك أي نقويه به، أو نمكن القرآن في قلبك فلا ينفلت منه.

ولكن ينبغي أن نعرف أن القرآن ليس كتاب مناسبات، وأن آياته لا ترتبط بأحوال محمد النفسيّة والعملية، أو بظروف الدعوة وموقف الرسول ﷺ من المشركين أو من المجتمع الجاهلي بأسره كما يحاول أن يقرره المستشرقون. القرآن ليس كتاب مناسبات أو وقائع بل هو كلام الله القديم الذي جاء لإصلاح الإنسان وصلاح العالم، وهو أوسع من أن تحدده مناسبة أو يحيط بها ظرف، فكل المناسبات والظروف والأحوال تنتهي، والقرآن باق أبداً ما بقيت السماوات والأرض، حكمَ عَدْلٍ وشاهدَ أمين على التاريخ والإنسان معاً، إنه إذن ليس من عمل محمد، ولا هو صورة نفسية له ﷺ ولا صدى للبيئة التي عاش فيها ﷺ<sup>(١)</sup>؛ وليس هو منتج ثقافيٌ ولا مرآة عصر أو مصر بعينه، كما يزعم المستشرقون والمتأخررون من المسلمين؛ من وهموا أنهم يجدون، وهم في الحقيقة مقلدون دوارون في فلك الغربيين.

اهتم المسلمون، لا محالة، برصد بعض المناسبات القرآنية ودراستها، وتكلم علماؤهم عمّا نزل من القرآن بمكة ابتداءً ووسطاً وانتهاءً، وما نزل بالمدينة، وما نزل بمكة وله حكم المدى والعكس، وما نزل بمكة في أهل المدينة، والعكس، وما نزل بالجحفة، وما نزل بيت المقدس، وما نزل بالطائف، وما نزل بالمدينة، وما نزل ليلاً وما نزل نهاراً، وما نزل صيفاً، وما نزل شتاءً، وما نزل والنبي ﷺ في فراشه، أو في أسفاره وتكلموا كذلك في ترتيب السور، وعن أسباب النزول العامة والخاصة، وعن أول ما نزل وأخر ما نزل من القرآن، وهكذا<sup>(٢)</sup>.

(١) انظر على سبيل المثال أ. منحانا "القرآن" في دائرة معارف الدين والأخلاق ١٠ / ٥٣٩. يزعم هذا المستشرق أن القرآن ما هو إلا انعكاس حالات الحب والبغض وسائر الانفعالات الحادة التي كان يعيان منها محمد.

(٢) انظر على سبيل المثال أ. منحانا "القرآن" في دائرة معارف الدين والأخلاق ١٠ / ٥٣٩. يزعم هذا المستشرق أن القرآن ما هو إلا انعكاس حالات الحب والبغض وسائر الانفعالات الحادة التي كان يعيان منها محمد. انظر في ذلك السيوطي الإتقان ١ / ٣٢٠ وما بعدها.

# الفصل الأول

## الإشارات التاريخية في القرآن

بعد هذا التمهيد ننتقل إلى ما قاله الكاتب في هذا الموضوع، يقرر ويلش: "أن القرآن يتغاضب باطراً وثبات، وفي حالات كثيرة بوضوح مع الموقف التاريخي لمحمد عليه السلام بالشجاعة في أوقات المحن والإضطهاد، يجيب على أسئلة أتباعه وخصومه على السواء، يعلق على حوادث معاصرة، يقدم العقائد والقواعد الأساسية للجماعة المسلمة؛ والتي لم تظهر في القرآن وفق نظام التسلسل التاريخي للأحداث أو التشريعات، وإنما في أوقات متراخية وعلى مراحل غير واضحة دائمًا (من حيث ظرفها الزمني). إذ أن هناك تعارض وعدم اتساق ظاهرين، في عرض مجموعة العقائد، ومجموعة التشريعات القرآنية كلتيهما؛ على أن العقائد والتشريعات تتغير وتبدل أحياناً في القرآن، وذلك مجرد الجحارة لموقف جديد، لهذا وجب أن نعرف التواريχ التقريرية أو الأوضاع التاريخية لبعض الآيات، أو على الأقل معرفة التسلسل الزمني لآيات أخرى إذا كان فهمها فهماً كاملاً أمراً ممكناً".

إن هذه المشكلة، أي مشكلة التعرف على تواريχ الآيات أدركها علماء المسلمين المستقدمين وأولوها أهمية كبيرة وتكلموا فيها في القرون القليلة الأولى؛ من بداية الإسلام حتى ظهر واستقر ذلك النظام الصارم (إلى حد بعيد) لتاريخ القرآن وحصل على موافقة أو رضا الأصولية".

ويستمر ويلش في عرض وجهة نظره قائلاً: "يرجع الفضل في تطوير هذه الدراسة في العصر الحديث إلى الباحثين الغربيين الذين لم يستطيعوا بدورهم أن يصلوا من خلال دراساتهم إلى درجة الإجماع في وضع نسق تاريخي ثابت للقرآن أو حتى إلى احتمالات يمكن معها وضع مثل هذا النسق".

نتفق مع الكاتب في هذا التقرير، بشكل عام؛ إذ أننا لا يمكن أن نتجاهل ما قام به المستشرقون من جهود في جمع المخطوطات وتصنيفها أو تحقيقها ودراستها، ولا

دورهم كذلك في البحث في تاريخ القرآن، ولكننا نتحفظ على هذا الكلام من حيث النتائج التي يسعى ويلش إلى تقريرها من خلال هذه المقدمات. وقد تكلمنا بعض التفصيل عن طبيعة القرآن، في موضع آخر من هذا الكتاب؛ وقلنا إنه ليس كتاباً تاريخياً، وإنما يختلف عن كتب اليهود والنصارى التي اهتمت بالتاريخ ورصد الواقع التاريخية التي ثبت خطوها بالدراسة والبحث في العصر الوسيط على أيدي علماء الدين المقارن المسلمين وعلى أيدي المفكرين الأحرار في الغرب في العصر الحديث.

حقاً إن في القرآن إشارات تاريخية، على سبيل المثال، الحرب بين الروم والفرس، قصص الأنبياء وأخبار الأمم السابقة، اضطهاد المسلمين في مكة، موقف قريش من الدعوة، وطعنهم في القرآن والرسول ﷺ، الحديث عن الهجرة، تحويل القبلة من بيت المقدس إلى بيت الله الحرام بمكة، غزوة بدر، غزوة الأحزاب، موقعة حنين وغير ذلك؛ كما يتضمن القرآن إشارات تاريخية أخرى كثيرة تتعلق بالنبي ﷺ أو بالدعوة أو بالأمة الإسلامية وشووها المختلفة. ومثل هذه الحوادث وبخاصة ما وقع منها قبل الهجرة، أى في العهد المكى يصعب إن لم يتعدر وضع تاريخ محمد لها؛ إلا أن هذه الأحداث لم تقصد لذاتها، وإنما لوراءها من عبر ونذر، ولما تنطق من عظمة منشئ الدول ومزيلها، ومقلب التاريخ، ومصرف الأحوال.

## الفصل الثاني

### التاريخ الإسلامي المعتمد للقرآن

يستعرض الكاتب بعد ذلك وجهة النظر الإسلامية في التاريخ للآيات، مدعياً أن عدداً من الآيات القرآنية، قد وظفت لتأييد حوادث خاصة في حياة النبي ﷺ، وبخاصة فيما يتصل بحياته في مكة، على سبيل المثال سورة "عبس وتولى" فإنما نزلت عندما كان النبي ﷺ يدعو كبار المشركين، وجاءه آنذاك ابن أم مكتوم يريد أن يتعلم من الرسول ﷺ فأعرض عنه هُنْيَّة، حرصاً على استمالة قلوب المدعوين من الكفار. وسورة "ألم نشرح"، على أنها إشارة إلى حادثة شق صدره ﷺ التي يعتبرها الكاتب أسطورة، وأول سورة الإسراء أو بين إسرائيل التي تحمل الإشارة إلى حادثة تاريخية مهمة هي حادثة الإسراء والمعراج.

واية المحادلة أو المحاورة نزلت في واقعة خاصة بخولة بنت ثعلبة، وزوجها أوس بن الصامت<sup>(١)</sup>. يعتبر الكاتب أن تحميل مثل هذه الحوادث على القرآن غير واقعي، ويزعم أن أقوال علماء أسباب النزول فيها متعارضة، على سبيل المثال في تحديد أول الآيات وآخرها نزولاً، إذ أن بعضهم يقول: "إن أول ما نزل من القرآن هي الآيات الأولى من سورة «أَفَرَا» وبعضهم يقول إنها هي «يَأَيُّهَا الْمُدَبِّر» مع أن إجماع المسلمين على أن "اقرأ" هي أول ما نزل من القرآن، على أنه يمكن أن يكون قصد القائلين بأن سورة المدثر هي أول ما نزل يعني بالأمر بالتبليغ، لأن اقرأ لم يطلب فيها من النبي ﷺ غير القراءة<sup>(٢)</sup>.

يرزع الكاتب أيضاً أن بعض الحوادث القرآنية ربما كان لها قيمة تاريخية، ولكن مع هذا ينبغي أن نشك فيما يحاك حولها من تفصيات، ولقد احتللت (هذا من وجهة نظره هو لا غير) الحوادث التي لها قيمة تاريخية أو شبه تاريخية بالحوادث الخيالية أو الأسطورية بدرجة لا يمكن التمييز بينها.

ويقول: "ولأن المسلمين يعتقدون أن القرآن هو مصدر التشريع الأول فقد قام اعتقادهم هذا بدور مهم في ترتيب الآيات والسور زمنياً، وبخاصة عندما قال الفقهاء بنظرية الناسخ والمنسوخ. وكمثال جوهري على ذلك، ما جاء في السورة الخامسة

(١) انظر: السيوطي. أسباب النزول ص ٢٠٦.

(٢) انظر: الزركشي. البرهان ١ / ١٩٣ والسيوطى. الاقن ١ / ٢٥ - ٢٧.

(المائدة: ٩٠) بخصوص الخمر: ﴿يَتَأْبِيَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَنِ فَآجِتَبِنُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾، والتي تكلمت بلهجة حادة عن الخمر ومن ثم قررت تحريها. ولقد فسرها العلماء على أنها ناسخة للآلية ٢١٩ من السورة الثانية (البقرة): ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنْفَعٌ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبِرٌ مِنْ نَفْعِهِمَا﴾، والآلية ٤٣ من السورة الرابعة النساء: ﴿يَتَأْبِيَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقْرِبُوا الْصَّلَاةَ وَأَتْثِرُ سُكْرَى حَتَّىٰ تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ﴾؛ "فكان منادي رسول الله ﷺ إذا أقام الصلاة نادى أن لا يقربن الصلاة سكران".<sup>(١)</sup>

ولقد نسج الفقهاء والمفسرون على نظرية النسخ كثيراً من مسائلهم مع أن النسخ لا دليل عليه؛ ولم يذكر في القرآن إلا في موضع واحد: ﴿مَا نَسَخَ مِنْ آيَةٍ أَوْ تُنسِهَا نَاتٍ بَخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلَهَا أَلْمَ تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ (البقرة: ١٠٦).

ولقد ازدادت عملية الترتيب الزمني للقرآن تعقيداً عندما زعم علماء المسلمين أن السطور الحالية كانت هي الوحدات الأصلية للوحى، يعني أنه باستثناء بعض الآيات في السور؛ كانت كل سورة قد نزلت مرة واحدة وفي فترة وجيزة بعد نهاية السورة السابقة عليها<sup>(٢)</sup>. هذا الادعاء ساعد على تصنيف السور إلى مكية ومدنية (أى ما نزل قبل المحرمة وما نزل بعدها). وهنا نتوقف مع الكاتب هنـيـهـة لنـتـشـرـ السـرـ الذـى طـواـهـ فيـ كـلـامـهـ بالـنـسـبةـ للـنـاسـخـ وـالـمـنسـوخـ فـيـ آـيـاتـ الـخـمـرـ)، وـالـخـمـرـ مـاـخـوـذـ مـنـ خـمـرـ إـذـ سـتـرـ وـمـنـ قـوـلـهـ ﷺ: "خـمـرـ الـآـنـيـةـ وـأـكـوـاـ الـأـسـقـيـةـ" الـحـدـيـثـ أـخـرـجـهـ الـبـخـارـىـ وـمـسـلـمـ وـالـفـظـ الـبـخـارـىـ؛ وـمـنـ خـمـارـ الـمـرـأـةـ وـهـوـ سـاتـرـهـاـ وـالـخـمـرـ مـاـ وـارـاكـ مـنـ شـجـرـ وـنـحـوـهـ.

ويقال دخل فلان في غمار الناس وخمارهم، يعني استر وخفى مكانه. وهي خمر لأنما تستر وتغطى على عقل الإنسان وحكمته، وعلى فضائله ومصالحة. وكل ما أسكر وأثر على العقل، وأنخرج الإنسان عن سواعده، فحرم شرعاً؛ قال ﷺ: "كل مسكر

(١) انظر: أبو جعفر النحاس. الناسخ والمنسوخ. القاهرة الأنوار الخمودية ص ٤٥ وما بعدها. والمحاسبي. العقل وفهم القرآن .٤٥٨ - ٤٥٦

(٢) انظر: دائرة المعارف .٤١٦

حرٌ وكل حِرْ حرام وما أُسْكِرَ كثيرون فقليله حرام" رواه أصحاب السنن.

وروى مسلم "كل مسکر حِرٌ وكل حِرْ حرام" وقد بين ابن عطية التدرج الرمزي في تحريم الخمر "وروى أن آية البقرة هي أول آية تتطرق إلى تحريم الخمر ثم جاءت الآية الرابعة من سورة النساء ﴿ لَا تَقْرِبُوا الْصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سُكَّرٍ ﴾، ثم آية سورة المائدة: ﴿ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَرْلَمُ رِجْسٌ مَّنْ عَمَلَ الشَّيْطَنَ فَاجْتَنَبُوهُ ﴾ الآية، فقال رسول الله ﷺ عقيبها "حرمت الخمر"<sup>(١)</sup>؛ وعن عثمان بن عفان عن أبيه: ﴿ يَسْعَلُونَكُمْ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ ﴾ قال: نسختها آية ﴿ يَنَّاهُ الَّذِينَ ءامَنُوا لَا تَقْرِبُوا الْصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سُكَّرٍ ﴾ يعني لا تقربوا المساجد وأنتم على هذه الحالة ثم أنزل: ﴿ يَنَّاهُ الَّذِينَ ءامَنُوا لَا تَقْرِبُوا الْصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سُكَّرٍ ﴾ (النحل: ٦٧)، ثم نزلت: ﴿ يَنَّاهُ الَّذِينَ ءامَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَرْلَمُ رِجْسٌ مَّنْ عَمَلَ الشَّيْطَنَ فَاجْتَنَبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (المائدة: ٩٠).

ومن حديث عمر "اللهم بِّينَ لنا في الخمر"، فنزلت: ﴿ يَسْعَلُونَكُمْ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ ﴾ فقرئت عليه، فقال: "اللهم بين لنا في الخمر بياناً شافياً فإنما تذهب العقل والمال فنزلت ﴿ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ فَهُلْ أَنْتُ مُنْهَنَّ ﴾، فقال عمر: انتهينا". بعد أن ساق النحاس هذا وغيره قال "فهذا يدل أن الآية ناسحة"<sup>(٢)</sup>.

إن الترتيب النسقى للقرآن، ومعرفة أسباب نزول الآيات وأماكنها، معروف في الأغلب؛ ولقد اهتم المسلمون برصدہ وتسجيله، صحيح إنه لا يمكن أن نضع قائمة دقيقة للفرقان آية وسورة سورة، ولكننا في الوقت نفسه، وفي ظل ما لدينا من معلومات وإشارات نستطيع أن نتعرف على ثبت تاريخي كاف لآيات القرآن. وقد قلنا إن القرآن ليس كتاب تاريخ ولا هو من وضع بشر ولا هو بمثابة السجل اليومى لسيرة الرسول ﷺ أو حياة الأمة، وأحوال المجتمع، وإنما هو رسالة ربانية، جاءت إلى العالم من وراء الزمان والمكان، لإصلاح أهل الزمان والمكان.

ألا يكفى أن يعرف المسلمون المكي والمدينى، وما نزل بين مكة والمدينة، وما نزل

(١) ابن عطية. الحرر الوجيز / ٢٣٢، ٢٣١.

(٢) الناسخ والنسخ / ٤٥ - ٤٧.

نَهَارًا وَمَا نَزَلَ لَيْلًا، وَمَا نَزَلَ صِيفًا وَمَا نَزَلَ شَتاءً، وَمَا نَزَلَ أُولًا وَمَا نَزَلَ وَسْطًا، وَآخَرًا؛  
وَأَسْمَاءٌ مِنْ نَزْلِهِمُ الْقُرْآنَ، رِجَالًا وَنِسَاءً، وَكَذَلِكَ الْآيَاتُ الْمُكَبَّةُ فِي السُّورَةِ الْمُدْنِيَّةِ،  
وَالْآيَاتُ الْمُدْنِيَّةُ فِي السُّورَةِ الْمُكَبَّةِ؛ وَلِنَسْ يَقْدِحُ فِي ذَلِكَ كَوْنُ بَعْضِ الصَّحَابَةِ كَابِنُ عَبَّاسٍ  
وَغَيْرِهِ، اخْتَلَفُوا فِي تَحْدِيدِ مَكَانِ نَزْلَةِ بَعْضِ السُّورِ هَلْ هِي مُكَبَّةٌ أَوْ مُدْنِيَّةٌ؟

وَمِنْ بَعْضِ الْأَمْثَلَةِ، الَّتِي سَنُنْتَرَجُهَا هُنَا مَعَ الْتَّعْلِيقِ عَلَيْهَا، يَتَبَيَّنُ مِنْ عَلَاقَةِ الْكَاتِبِ فِي  
تَفْسِيرِ الْإِخْتِلَافِ، بَيْنَ الصَّحَابَةِ وَالْعُلَمَاءِ فِي وَجْهَاتِ النَّظَرِ فِيمَا يَخْصُّ تَارِيخَ الْقُرْآنِ.

رَوِيَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ بِإِسْنَادٍ جَيِّدٍ أَنَّ سُورَةَ الْفَاتِحَةِ نَزَّلَتْ بِالْمَدِنِيَّةِ؛ وَقَالَ غَيْرُهُ إِنَّهَا  
نَزَّلَتْ بِمُكَبَّةٍ. وَقَدْ أَزَّاجَ الْعُلَمَاءَ هَذَا الْإِخْتِلَافَ بِتَوْلِيمٍ إِنَّهَا نَزَّلَتْ مِرْتَيْنَ لِشَرْفِهَا، مَرَّةً بِمُكَبَّةٍ  
وَمَرَّةً بِالْمَدِنِيَّةِ، وَزَعَمَ النَّحَاسُ أَنَّ سُورَةَ النِّسَاءِ مُكَبَّةٌ؛ وَهَذَا غَيْرُ صَحِيحٍ؛ لِأَنَّهُ لَا يَلْزَمُ مِنْ  
نَزْلَةِ آيَةٍ أَوْ آيَاتٍ مِنْ سُورَةَ طَوِيلَةِ نَزْلَةٍ مُعَظِّمِهَا بِالْمَدِنِيَّةِ أَنْ تَكُونَ بِأَكْمَلِهَا مُكَبَّةٌ. وَقَدْ  
رَجَّحَ الْعُلَمَاءَ أَنَّ مَا نَزَّلَ بَعْدَ الْمُحْرَةِ فَهُوَ مَدِنِيٌّ. وَيَقُولُ السَّيُوطِيُّ إِنَّ مِنْ رَاجِعِ أَسْبَابِ  
نَزْلَةِ آيَاتِ سُورَةِ النِّسَاءِ تَأْكِيدٌ لِهِ ذَلِكُ؛ وَمِنْ الْبَرَاهِينِ عَلَى نَزْلَةِ سُورَةِ النِّسَاءِ بِالْمَدِنِيَّةِ مَا  
أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: "مَا نَزَّلَتْ سُورَةُ الْبَقَرَةِ وَالنِّسَاءِ إِلَّا وَأَنَا عَنْهُ"؛ وَدَخَولُ  
عَائِشَةَ عَلَيْهِ كَانَ بَعْدَ الْهِجْرَةِ اتِّفَاقًا، وَقِيلَ: إِنَّ سُورَةَ النِّسَاءِ نَزَّلَتْ عَنْدَ الْمُحْرَةِ<sup>(١)</sup>؛  
وَالْخَلَافُ فِي تَحْدِيدِ مَكَانِ نَزْلَةِ آيَةٍ، لَا يَعْدُ أَنْ يَكُونَ بِمَثَابَةِ رَأْيَيْنِ، وَرَدًا عَنْ أَبِنِ عَبَّاسٍ  
يَرْجِعُ الْمَوْافِقُ مِنْهُمَا لِبَاقِي الْأَثَارِ، وَبِالْتَّالِي يَزُولُ الْخَلَافُ.

أَشَارَ الْكَاتِبُ إِلَى الْإِخْتِلَافِ الْيُسِيرِ الْوَاقِعِ بَيْنَ الْمَصَاحِفِ فِي تَرْتِيبِ السُّورِ؛ وَقَدْ  
تَكَلَّمَنَا عَنْهُ بِاسْتِفَاضَةٍ فِي مَوْضِعِ سَابِقٍ، فَلِيَرَاجِعُ هَنَاكُ.

(١) انظر: الإتقان ١ / ٣١.

## الفصل الثالث

### التاريخ الغربي للحديث لسور القرآن وأياته

يقول ويلش: منذ منتصف القرن التاسع عشر والباحثون الغربيون يطبقون طرقاً نقديّة على القرآن تختلف فيما بينها في الدرجة. وقد توصلوا من خلال هذه الدراسات إلى نظريّات زمنية مقتربة، منها هذا الترتيب الذي يمكن أن يطلق عليه "المدرسة ذات الأربع فترات" الذي أسسه المستشرق جوستاف-ويل في كتابه:

(Historisch - Kritische Einleitung in der Koran) (1844 - 1878)

حيث استخدم ويل ثلاثة معايير في وضع ترتيب زمني لسور القرآن<sup>(١)</sup>:

أولاًً - الإشارات التاريخية لحوادث عرفت من مصادر أخرى.

ثانياً - طبيعة الوحي الذي يعكس موقف محمدٍ ومبادئه الصغيرة.

ثالثاً - المظهر أو الشكل الخارجي للوحي<sup>(٢)</sup>.

ويُنْبَغِي أن يلاحظ أن أهم ما ساهم به جوستاف ويل في تطوير هذا الموضوع وإبرازه هو تقسيمه لسور المكية إلى ثلاث جمادات؛ وهكذا قد استكمل عدد الأربعة عهود التي تم فيها نزول القرآن من وجهة نظره.

و قبل أن نعرض قائمة جوستاف ويل، والتي تابعه فيها نولدكه، فيما يخص التقسيم الثلاثي لسور المكية، ينبغي أن نلتف النظر إلى أن هذا التقسيم قد اقترحه أبو القاسم محمد بن حبيب النيسابوري حيث يقول في كتابه "التبية إلى فضل علوم القرآن": "من أشرف علوم القرآن علم نزوله وجهاته وترتيب ما نزل بمكة ابتداءً، ووسطاً، وانتهاءً، وترتيب ما نزل بالمدينة كذلك، ثم ما نزل بمكة وحكمه مدن، وما نزل بالمدينة وحكمه مكي، وما نزل بمكة في أهل المدينة، وما نزل بالمدينة في أهل مكة، ثم ما يشبه نزول المكي في المدن، وما يشبه نزول المدى في المكي ...". وذكر النيسابوري خمسة وعشرين وجهاً،

(١) انظر: جوستاف ويل. النقد التاريخي للقرآن ص٤٥ والنقل عن مادة قرآن. دائرة المعارف الإسلامية: ٤١٦

(٢) انظر كتابه ص٥٤ وما بعدها.

ثم قال: "من لم يعرفها ويميز بينها لم يحل له أن يتكلم في كتاب الله تعالى"<sup>(١)</sup> يتبع من هذا أن جوستاف ويل نولدكه لم يأتيا بجديد في هذا الصدد؛ أمّا القائمة فهي كالتالي:

أولاًً - من بداية الدعوة حتى وقت الهجرة إلى الحبشة حوالي سنة ٦١٥ م.

ثانياً - عودة محمد ﷺ من الطائف حوالي ٦٢٠ م.

ثالثاً - والهجرة النبوية إلى المدينة في سبتمبر ٦٢٢ م.

هذا الترتيب الرمزي الذي قدمه جوستاف - ويل، تبناه كل من ثيودور - نولدكه في سنة ١٨٦٠ م، وإف إسكونالى في ١٩٠٩ م، في كتابيهما عن القرآن، مع إدخال شيء من التعديل عليه<sup>(٢)</sup>؛ فقد رتب ويل السور المكية المبكرة، والتي لاحظ أن آياتها تميل إلى القصر وتتميز بجمال الجرس والوقع، وأنها في نظره تشبه سمع الكهان، ويقدمها عادة قسم، واللغة كما قيل تتميز بالصور الخيالية والقوى التأثيرية.

ولقد اعتمد ويل على أقوال علماء الإسلام في حكمه على الآيات المكية كما يتبناه في المثال السابق، حيث جمع السور التي من هذا النوع، وضمنها معاً ورتبتها ترتيباً زمنياً، راعى فيه الترتيب الإسلامي فيما يخص سورة اقرأ، والمدثر، ثم المزمل، بشكل عام؛ ثم عرض بعد ذلك السور رقم ٦، ١١١، ٥٣ إلخ بهذا الترتيب؛ على أن نولدكه يتفق معه في الأولى والثانية (اقرأ و المدثر)، لكنه يخالفه في ترتيب السور الأخرى هكذا رقم ١١١، ١٠٦، ١٠٨ إلخ فهو هنا قد وضع السورة رقم ١٠٦ بعد السورة رقم ١١١، والsurah رقم ١٠٨ بعد السورة رقم ١٠٦، في الترتيب؛ وهكذا دواليك. وعلى سبيل المقارنة نشير إلى ترتيب عكرمة والحسن بن أبي الحسن الذي جاء على هذا التحويل: اقرأ، ن، المزمل، المدثر، بتت يدا الخ، وسورة لإيلاف قريش، على سبيل المثال، تأخذ في ترتيب جوستاف ويل رقم ٢٨ عند عكرمة والحسن بن أبي الحسن<sup>(٣)</sup>.

(١) الزركشي. البرهان في علوم القرآن ١٩٢/١

(٢) انظر: مقدمة بلاشير على ترجمته الفرنسية للقرآن Le Coran في عام ١٩٤٩ - ١٩٥٠ ص ٦٦ وويلش بدائرة المعارف الإسلامية ص ٤١٦.

(٣) انظر: السيوطي. الإتقان ١ / ٢٥ - ٢٧ ومقدستان في علوم القرآن ص ٨ - ١٦ وقارن بما ساقه ويلش عن جوستاف ويل في دائرة المعارف الإسلامية ص ٤١٦.

أما سور الفترة الثانية أو المرحلة المكية المتوسطة فتتميز سورها بأنها أطول من سور الفترة الأولى، ومع كونها تميل إلى الشكل التثري في تركيبها فإنها لا تخلو تماماً من القيم الشعرية. يعتبر ويل أن سور هذه الفترة تقف وسطاً بين سور المرحلة الأولى والمرحلة الثالثة من العهد المكى، وهى تميز أيضاً بالحديث عن الله وصفاته وبخاصة صفة الرحمة (**الرحمن الرحيم**)، وبالوصف الحى للجنة والنار، وقصص العذاب التي كتبت بطريقة بارزة كالكتابة بحروف مائلة أو في جمل اعتراضية<sup>(١)</sup>.

وأما سور الفترة الثالثة من فترات العهد المكى حسب تقسيم جوستاف ويل فإنها أطول من حيث الحجم وأكثر ثورية من حيث الشكل، من آيات الفترتين السابقتين، أضف إلى ذلك أن "القوة الشعرية" قد احتفت منها تماماً، وفي هذه السور يتخذ الوحي شكل الحديث أو الموعظة، وتتكرر قصص الأنبياء، وقصص العقوبات في هذه السور بتفاصيل أطول كثيراً مما هي في غيرها. ويضيف "نولدكه" بطريقة تأكيدية إلى هذا القول عملية تغيير الألفاظ والمصطلحات في هذه السور مع الاحتفاظ بالشكل نفسه بين سور آخر العهد المكى وسور العهد المدنى<sup>(٢)</sup>.

لا ضير في أن يجهد الباحثون الغربيون من أجل وضع ثبت تاريخي مفصل، ما أمكن، لسور القرآن الكريم. وإذا كان المسلمون أنفسهم لم يحاولوا هذا الشيء نفسه بهذا الشكل المحدد، فإنهم ربما رأوا أن القرآن لا يخضع في نزوله بالضرورة للحوادث التاريخية، ولكن مكمن الخطورة في محاولة المستشرقين يتمثل في الإيحاء تصريحأً أو تلميحاً بأن القرآن خاضع لحوادث التاريخ، وأنه من ثم مراآة للحياة العربية وترجمان عن شخصية محمد - النبي ﷺ الذي هو في اعتقادهم مؤلف القرآن، وصاحبه، وهذا غير معقول وغير مقبول بالمرة. وقد سقط في هذه المأوه كتاب مسلمون للأسف في طور مراهقتهم الفكرية كالمؤثر طه حسين مثلاً كما يتجلّى في كتابه "في الشعر الجاهلي"<sup>(٣)</sup>، الذي نرى أنه طبق الشك فيه على الشعر الجاهلي فيما لا شك فيه، محاولاً أن يُسقط أدب فترة كاملة من حساب

(١) انظر دائرة المعارف ص ٤١٦ وما بعدها.

(٢) انظر على سبيل المثال سور ٧، ٢٧، ٣٥، ٣٧، ٢٨، ٣٧، ١٦، ١٢، ١١، ٢٠، ١٧.

(٣) أححدث كتاب طه حسين هذا سخط واعتراض علماء مصر ومن أبرز من رد عليه مصطفى صادق الرافعى في كتابه تحت رأية القرآن. القاهرة. المكتبة التجارية ١٣٨٣ - ١٩٦٣

التاريخ لا لشيء إلا ليكون مُجَدِّداً، غفر الله له.

وزعم المستشرق "ويل" بأن العهد المكى تميز آياته بالسجع، ليس صحيحاً وال الصحيح أن السجع إنما هو طريقة من طرق الأداء القرآنى بشكل عام؛ والقرآن نزل بلغة العرب، وعلى عرفهم في اللغة وعادتهم في التذوق الأدبي، حتى لقد كان الفصيح منهم لا يكون كلامه كله مسحوعاً، لما في ذلك من أمارات التكلف والاستكراه؛ لاستماع طول الكلام، فلم يرد كله مسحوعاً جرياً منهم على عرفهم في الطبيعة الغالبة من كلامهم، ولم يخل القرآن كذلك من السجع لأنه يحسن في بعض الكلام<sup>(١)</sup>.

وقد تَحْفَظَ بعضُ العلماء في إطلاق هذه التسمية أعني "سجع" على القرآن فسموها "فواصل" تفادياً لتسمية الفواصل القرآنية بالأسجاع. قال الرمانى في إعجاز القرآن إن الأشعرية يمنعون أن يقال: في القرآن سجع؛ وفرقوا بين السجع والفاصل، بأن السجع هو الذي يقصد في نفسه، ثم يحال المعنى عليه، والفاصل هي التي تتبع المعنى، وغلط الخفاجي الأشعرية في هذا القول في كتابه "سر الفصاحة"، وذلك لأن ما يمكن أن يقال في السجع، يقال أيضاً في الفواصل، وعلى أية حال فالتكلف في كلا الاثنين عيب، والقرآن خالٍ من كل عيب. واضح أن حجة الرافضين لتسمية ما في القرآن من توافق آخر الكلمات سجعاً، هو رغبتهم في تزويه القرآن عن الوصف اللاحق بغيره من الكلام المروي عن الكهان<sup>(٢)</sup>.

ولما ألف السيوطي كتابه الضخم "معترك الأقران في إعجاز القرآن" ضمنه وجوه الإعجاز في الكتاب العزيز، وكان أول وجه للإعجاز ذكره السيوطي، "هو كثرة علوم القرآن و المعارف التي لم يجمعها كتاب واحد فقط؛ والوجه الثاني: كونه محفوظاً ضد الريادة والنقصان متنوعاً من التبديل والتغيير على تطاول الأزمان، بخلاف سائر الكتب المقدسة، والثالث من وجوه الإعجاز في القرآن: الذي هو من صميم موضوعنا "حسن تأليفه والشام كلامه وفصاحتها، ووجوه إيجازه وبلغته الخارقة لعادة العرب، الذين هم فرسان الكلام

(١) السيوطي. معترك الأقران في إعجاز القرآن بيروت. دار الكتب العلمية - ١٤٠٨ هـ / ١٩٦٨ م - ٢٦ / ١.

(٢) المصدر نفسه ١ / ٢٦ وأيضاً بالاقلابي. إعجاز القرآن ص ٧٥.

وأرباب هذا الشأن، فجاء نظمه العجيب وأسلوبه الغريب، مخالفًا لأساليب كلام العرب ومنهاج نظمها ونشرها، الذي جرت عليه، ووقفت عليه مقاطع آياته، وانتهت إليه فواصل كلماته، ولم يوجد قبله ولا بعده نظير له<sup>(١)</sup>.

وعلى أي حال فإن هناك على خريطة الدراسات الاستشرافية لموضوع الترتيب الزمني للقرآن ثلاثة أنظمة تاريخية أخرى طرحتها المستشرقون على امتداد العشر سنوات الأخيرة من القرن التاسع عشر على سبيل المثال؛ جرم وكتابه "محمد ١٨٩٥ - ١٨٩٢م"<sup>(٢)</sup>، السير ولسيم مويسير في كتاب "القرآن، كتابته وتعاليمه" ١٨٤٧ - ١٨٩٦م. ثم "بل" و"وات" اللذان درسا القرآن آية آيةً ليكتشفا أن ما توصلت إليه الدراسات الغربية القديمة، فيما يختص جدولة القرآن زمنياً، كانت غير كافية؛ وإن وضع السور في هذه الجداول، يعد أكثر تعقيداً، وذلك لأن النص القرآني كان قد خضع لتغييرات كثيرة في زعمهما. هذه التغييرات التي تعرض لها القرآن حدثت بواقع الرغبة في توسيع النص، أو تغيير مواضع بعض الآيات بغرض وضع مادة جديدة، تراعي الإيقاع أو الجرس في النص القرآني... إلخ.

ويزعم المستشرق "بل" أن عملية تحقيق النص القرآني قد أقحمت وثائق نصية مكتوبة أخرى في القرآن، تم ذلك أثناء حياة محمد ﷺ وبإشرافه، ومع أنها تختلف مع "بل" و"وات" في اجتهادهما غير الصائبة في دعوى إفحام نصوص جديدة على النص القرآني بغرض تطويله أو توسيعه؛ فإننا نلاحظ أنهما لم يأتيا بجديد ولا أمكنهما كذلك، وضع ثبت تاريخي لسور القرآن.

ولذلك فقد أساء فهمها الكتاب اللاحقون؛ بل تجاوزلهم، وربما رجع ذلك إلى ملحوظات "بل" بالذات وتعليقاته الكثيرة على ترجمته للقرآن التي لم تنشر بعد، والتي لم تجد حتى من العلماء من يقدمها أو يعرف ما بها. وعلى أي حال فإن وات يختلف مع بل في حكمه بأن القرآن مفكك سور والأيات وأنه يعزوه الترابط<sup>(٣)</sup>.

ومن الأخطاء الشنيعة التي وقع فيها "بل" تسرعه في استبعاد بعض الآيات أو

(١) انظر: معرك القرآن ١ / ٢٢، ١٢، ٤١٧، ودائرة المعارف الإسلامية.

(٢) الكتاب ٢ / ٢٥ وما بعدها.

(٣) انظر: دائرة المعارف. ٤١٧ - ٤١٨.

الفقرات القرآنية التي لم تخضع لمعاييره، بمحاجة أنها كانت "مسودات" أو "كتابات أولئك"، وَجِدَت طريقها إلى القرآن بطريق الخطأ، هذا حكم متعرِّض ليس عليه دليل ولا يقبله العقل السليم. وقد تكلمنا من قبل عن تشدد الصحابة في جمع المصحف وتجميغ مواده من الصحف والصدور، واتفاقهم جميعاً على سلامته هذا الجمع، وليس من المُمْكِن أن يدعى الكاتب أن ذلك الخطأ قد ارتكب في حياة النبي ﷺ إذ كان الرسول ﷺ يحفظ ما يوحى إليه، ثم يدعو بالكتبة وعلى عليهم، ثم يتطلب منهم أن يقرءوا عليه ما أملأه عليهم ليستأكِد من سلامته النقل، ثم ما يثبت المنزَل من الآيات أن يجد مكانه الآمن في صدور الرجال من حفظة القرآن.

بالإضافة إلى ما ذكرناه نلتفت النظر أيضاً إلى أن بل قد أخطأ في فهم بعض السور، أو الأشكال الأدبية في القرآن كما سنذكره فيما بعد. وعلى الرغم من هذا فإن "ويلش" يعتبر "بل" رائداً في هذا الحقل من الدراسة وذلك بسبب محاولته أن يتعرف على كل الموضع التي يمكن القول بانقطاع السياق فيها في النص القرآني.

وهذا ليس صحيحاً على الجملة فإن معظم ما عينه بل من الموضع المقترحة كامثلة على انقطاع السياق في القرآن كنص، ليست حقيقة؛ أو على الأقل، فإنها غير نهائية في حكمها؛ وأن بعض هذه الفرضيات التي قدمها بل لا يمكن تحصيلها أو إثباتها عن طريق البحوث المستقبلية، ومع هذا فقد وجد من يؤيد النتائج المنشورة التي توصل إليها هذا المستشرق من أمثال ك. وجتن دونك في كتابه (الصوم في القرآن) ليدن ١٩٦٨<sup>(١)</sup>، وولتش في كتابه "الله والألهة الأخرى"<sup>(٢)</sup>.

ويقول ويلش إن هناك مواضع كثيرة للاختلاف، تختلف فيها مع بل وإسكوناللي؛ ولكننا نستطيع أن نقرر مع قليل من الشك أنه يمكن القول بأن بل مصيبٌ في استنتاجه، الذي توصل إليه، وهو أن القرآن يضم مقطوعات أو آيات - نزلت في تواريخ مختلفة

(١) انظر: دائرة ٤١٨.

(٢) انظر: كتاب وجتن دونك ص ٤٧ - ٨١. انظر: دائرة المعارف ص ٤١٨.

جُمِعَتْ وُضُعتْ معاً لتكونُ السور بوضعها الحالى في المصحف، وبغض النظر عن الدافع من وراء هذا القول، فإن المسلمين لم ينكروا وجود آيات مدنية في سور مكية أو العكس، كما قرره العلماء المهتمون بالقرآن وعلومه. ونكر أنّه ليس من خطة القرآن قط الالتزام بالترتيب الزمني للآيات والسور، فالآلية أو السورة، وإن نزلت في وقت معين، وفي مناسبة معينة؛ فإن موضوعها بلا شك يتعدى الوقت والمناسبة الخاصة التي نزلت من أجلها، إنما تغطي خطابها ومفهومها ودعوتها، الزمن كله، وتستغرق جميع المناسبات إلى يوم الدين.

على أن يُبلَّ، وبعد أن استعرض محاولات مُوير، وجريم، وهيرشفيلد ، وريجيسن بلاشير، اعترف أنه من الممكن الشك في إمكانية ترتيب كامل للقرآن بحسب النزول<sup>(١)</sup> وأنه أفضل ما يمكن التوصل إليه من قرار بشأن وضع ترتيبٍ تاريخي للقرآن هو عرض مبادئ عامة، ووضع تصور يمكن أن يدمج فيه نظم القرآن . ويقول بل إنه في غياب المرجعية التاريخية للأحداث، فإن الأسلوب يمكن أن يكون معياراً مفيداً لتحديد تاريخ تقريري، لكنه يعود فيعرف بأن هذا المعيار صعب استعماله، ويبدو أن بل لم يقتصر بعدم جدواه محاولته في التعرف على ترتيبٍ تاريخي لسور القرآن من جهة الأسلوب، فذهب ينظر من جهة تركيب الجمل؛ ولكنه هنا أيضاً لم يجد الطريق معيراً على طول الخط، إذ أن الجمل القرآنية تشتمل على متماثلات، ومتغيرات، يمكن أن تقود إلى نتائج خاطئة. وينبغي أن نعرف أن القرآن كتابٌ فريدٌ ليس من تأليف بشر يمكن أن تتبع أسلوبه، وجمله، ومضامينه لنتعرف من خلالها على تاريخ كل عمل وظروفه على حدة، في ضوء حياة صاحبه وأحواله. إن القرآن كالمجراة يبدو في نفسه كُلّاً منسجماً، وإن كان يحوي أجزاءً في داخله، كل جزء منها لم يميزه في محیطه اللجيئي المترامي.

والعجب أن بل بالرغم من هذا الإخفاق الذي مُنيَ به يعود فيجاذف بالقول بأن الآيات الأولى لسورة العلق، وسورة القلم ليست مما نزل في الوقت الذي يقول به المسلمين، أي في أول فترات نزول الوحي، يقول: "إن طريقة الحديث في هاتين السورتين

(١) مقدمة بل ووات ص ١٠٣.

تفق أكثر مع المفهوم اللاحق لبعثة النبي أكثر ما تتفق مع التصورات البدائية لـ محمد، حيث إنه لم يكن عنده في البداية أية فكرة عن الملائكة".

يقول عبد الرحمن بدوى في الرد على هذا الكلام: "هذا خطأ مُحض؛ لأن عقيدة الألوهية قبل الإسلام كانت تتركز حول الملائكة"<sup>(١)</sup>. من الواضح أن بل، انطلاقاً من العقيدة الاستشرافية في أن القرآن من وضع محمد ﷺ يستكثر أن يكون أول الوحي الذي جاء به النبي ﷺ دعوة إلى العلم وتجديداً للسان (اقرأ)، والقلم (علم بالقلم) وربط الدعوة إلى العلم بالنظر في أهل الخلق، خلق الإنسان وهذه الآيات نفسها ثبتت عالمية الإسلام منذ البداية، فالآيات الأولى تخاطب الإنسان وتدعوه إلى القلم والنظر وتربطه بالمربي الأعلى «أَقْرَأْ يَا شَمِّرَيْكَ».

حاول المستشركون أن يشككوا في التقسيم الإسلامي المعروف للسور القرآنية، أعني إلى مكى ومدنى؛ فهم يزعمون أن هناك عدة أحداث وواقع وصراعات يمكن بمعرفتها إعادة ترتيب القرآن، من سلسلة هذه الحوادث، على سبيل المثال، فإنهم يعدون غزوة بدر (أو الجهاد)، دعوة محمد لمقاطعة اليهود، وهكذا، ومن الواضح الجلي أن المستشرقيين يفرضون دائماً إلى إحصاء النص القرآني لأحوال محمد وصراعاته وموافقه، وكأن القرآن هو التصوير الأدبي والانعكاس المباشر لحياته ﷺ وموافقه النفسية والعملية؛ وقد بينما بكل وضوح عوار هذا المذهب من قبل ولا داعى لتكراره هنا.

(١) عبد الرحمن بدوى- دفاع عن القرآن ضد منتقديه القاهرة، الدار العالمية للكتب والنشر - ١٩٩٩ - ص ١٢٥ - ١٢٦.

## **الباب السادس**

# **لغة القرآن وأسلوبه**

الفصل الأول ... لغة القرآن

الفصل الثاني ... الألفاظ الأعجمية في القرآن

الفصل الثالث ... الأسجاع والفوائل المتكررة في القرآن

الفصل الرابع ... الشكل التخطيطي للقرآن والقصص التي يتضمنها



# الفصل الأول

## لغة القرآن

ينتقل الكاتب إلى موضوع آخر شديد الأهمية والحساسية في آن واحد، ألا وهو لغة القرآن وأسلوبه. ولغة القرآن هنا تعني اللهجة العربية التي كُتب بها القرآن، حرفاً على عادة علماء اللغة الأقدمين في تسمية اللهجة أو اللحن لغة؛ وأسلوب القرآن يعني طريقته ومنهجه في سوق الكلام، ونظم العبارات، وتركيب الألفاظ، واختيار المعانى المناسبة للموضوع. يعتقد المسلمون جميعاً اعتقاداً حازماً أن القرآن نزل بلسان عربي مبين، وأن لغة القرآن وأسلوبه ومعانيه معجزة كالقرآن في علومه ومعارفه، وفي الآثار التي يُحدِّثها في النفس ويثيرها في الضمير، إنه ليس في مقدور البشر الإتيان، بمثل هذا الكتاب كله أو بعده؛ وقد تحداهم الله تعالى جماعات، أو فرادى، إنساً وجناً أن يأتوا بمثله فسمعوا التحدي وتكرر عليهم النداء به والدعوة إليه، فلم ينهضوا إلى تحقيقه، وهم أهل الفصاحة وأهل البيان والاستشارة وأبناء اللغة، وفيهم أساطير البلاغة وفطاحل الشعراء والخطباء والحكماء، من العرب ومن الوثنين واليهود والنصارى العرب على السواء من مهروا بالعربية وأبدعوا فيها شرعاً ونثراً وقد عرف الجميع بما فيهم الجبن القرآن فاستسهلا حرب النبي ﷺ والتشهير به ومكاييده، وضحوا بالدماء والثروات، ولم يلححوا إلى قبول التحدي، أو حتى يفتحوا له باباً أو يدعوا فيه لجرد المحاولة؛ بل إن من خاطر منهم بادعاء النبوة ومحاكاة كتاب الله كمسيلمة الكذاب، لم يكن معروفاً بينهم بالبلاغة، أو مشهراً عندهم بالإبداع الأدبي، ولم يَعُدُّوا هذا الذى قاله إلا أضحوكة وهزليات كلها رثاثة وغثاثة؛ ولقد قال أبو بكر الصديق بالفطرة لأصحاب مسيلة الكذاب عندما سمع هذيانه: "ويَحْكُمُ أَيْنَ يُذَهِّبُ بِعِقْلَكُمْ؟ إِنَّ هَذَا كَلَامًا لَا يَخْرُجُ مِنْ إِلَّا" يعني من إله أو رب<sup>(١)</sup>. فكيف يكون هذا وحيا أو إلهاما؟ قال أبو بكر ذلك بفطرته، ومن وحي حسه اللغوى والدينى. يقول الباقلان "صاحب العقل لا يشتبه عليه سخف كلام مسيلة"<sup>(٢)</sup>.

١) انظر ابن تيمية، رسائل وفتاوی تحقيق محمد رشيد رضا و محمد البلاجى، القاهرة، مكتبة وهة ١٤١٢ - ١٩٩٢ ج ٣ ص ١٧٦ - ١٧٧.

٢) الباقلان إعجاز القرآن ص ١٧٤.

وبمراجعة بسيطة واستعراض سريع لما خرج من هذا المتنبي الكذاب من روث وخيث تبين أنه كان صريع هوس وضحية لوث، وأنه لو كان ما هذى به مسلمة بلغاً لكان ذلك كافياً في التدليل على اخبطاط اللغة العربية وأتأخرها وتأنّر أهلها، وبوارهم اللغوي والفكري؛ ولو أن العرب كانوا قد استجادوا ما قاله الكذاب جمعوه وكتبوه في الأباطي، وعلقوه في جوف الكعبة مع ما استجادوه وعلقوه من قصائد كبار شعرائهم، فكتبوه وعلقوه بالكعبة ولكن مسلمة لم يجد لكلامه تاليًا ولا راوياً ولو لا أن بعض المسلمين سجله ليكون آية على مصير المدعين لما اهتم به أحد ولما سمع به حاضر وباد من العالمين.

وكما يقول مصطفى صادق الرافعى في نقد أحد الكتاب المعاصرين له: "وتلك سُنَّةُ  
لن تخطتها في أعداء الإسلام إذا أنت استعرضتهم وميزهم فلا تبدل ولا تغير، ولو لا ذلك لما  
هلكوا وبقي الدين، ولا ذهب كتبهم وبقي القرآن"<sup>(١)</sup>.

يشير ويلش إلى قول علماء المسلمين بأن القرآن مكتوب باللغة التي كان النبي ﷺ  
يتكلّم بها، يعني لسان قريش أو لهجتها، والتي كانت هي اللغة التقليدية الممتازة لكتابة  
الشعر على عصر محمد ﷺ وأن الشعر كان قد تملّك ناصية اللغة الصافية والراقية، لغة  
البدو أو الأعراب، ولتدعم وجهة النظر هذه تأسست النظرية التي هي لاهوتية أو  
عقائدية أكثر منها لغوية، حول القرآن، والتي تقرّر بوضوح أن القرآن نزل بلسان عربي  
مبين<sup>(٢)</sup>.

هذا اللسان العربي المبين فُسِّر على أنه لسان قريش، ويقصد المستشرق من هذا أن  
يشكك في طبيعة اللهجة التي كُتِب بها القرآن، وفي كونها لهجة قريش وهو ما حاول  
تأسيسه المستشرقون الذين ساهموا في الدراسات القرآنية بوجه عام، ولقد بني هؤلاء  
تشكيكه على روایاتٍ أوردها المفسرون وكتابٍ علوم القرآن؛ والتي جاءَ فيها أن هذا  
القرآن الكريم لم يقتصر على لهجة قريش فحسب، وإنما دخلت في لغته لهجات عربية  
أخرى بل لقد دخلت فيه ألفاظ غير عربية أيضاً.  
فابن النقيب يصرح بأن القرآن قد "احتوى على جميع لغات العرب وأنه نزل فيه

(١) تحت رأية القرآن. القاهرة. المكتبة التجارية الكبرى ١٣٨٣هـ - ١٩٦٣م، ص ٢٦٢.

(٢) انظر (التحل: ١٠٣، الشعراء: ١٩٥، فصلت: ٤٤).

بلغات غيرهم من الروم والفرس والحبشة شيء كثير<sup>(١)</sup>؛ وبالنسبة للمفردات غير العربية في القرآن، فإننا سنعالجها قريباً في هذه الدراسة وبحسب موقعها في ترتيب المستشرق ويلش للموضوعات.

ينبغي أن يكون واضحاً أن أساس لغة القرآن هي لغة قريش وأهل منطقة الحجاز وهي أقصى وأرقى، وأصفى وألوى من جميع لغات العرب؛ وقد كانت هذه اللغة أكثر انتشاراً من لغات العرب أو لمحاجتهم جميعاً؛ كما أنها كانت هي اللغة التي يتكلم بها النبي ﷺ، فقد كان ﷺ يعرف سائر لغات العرب الأخرى كما وردت به الآثار.

يقول القاضي عياض إن النبي ﷺ أوتى جوامع الكلم وحُصَّ بِدَائِعِ الْحُكْمِ، وعلم ألسنة العرب ، فكان يخاطب كل أمة منها بلسانها، ويحاورها بلغتها، ويباريها في منزع بلاغتها، حتى كان كثيراً من أصحابه يسألونه في غير موطن عن شرح كلامه، وتفسير قوله. وينقل لنا القاضي عياض نص كتاب رسول الله ﷺ إلى همدان "قبيلة عينية" إن لكم فراعها ووهاطها وعزازها تأكلون علافها، وترعون عصاءها، لنا من دفهم وصرامهم ما سلمو بالمياثق والأمانة، و لهم من الصدقـةـ الثـلـبـ والتـابـ والـفـصـيلـ، والفارضـ الدـاجـنـ، والـكـيشـ الـخـوارـيـ، وـعـلـيـهـمـ فـيـهـاـ الصـالـعـ وـالـقـارـحـ ...ـ، وـقـوـلـهـ ﷺـ لـنـهـدـ:ـ "الـلـهـمـ بـارـكـ لـهـمـ فـيـ مـحـضـهـاـ وـمـخـضـهـاـ وـمـذـقـهـاـ، وـابـعـ رـاعـيـهـاـ فـيـ الدـثـرـ، وـافـجـرـ لـهـ الشـمـدـ، وـبـارـكـ لـهـمـ فـيـ المـالـ وـالـوـلـدـ. مـنـ أـقـامـ الصـلـاـةـ كـانـ مـسـلـمـاـ، وـمـنـ آـتـيـ الزـكـاـةـ كـانـ مـحـسـنـاـ، وـمـنـ شـهـدـ أـنـ لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ كـانـ مـخـلـصـاـ، لـكـمـ يـاـ بـنـيـ هـنـدـ وـدـائـعـ الشـرـيكـ، وـوـضـانـعـ الـمـلـكـ، لـاـ تـلـطـطـ فـيـ الزـكـاـةـ، وـلـاـ تـلـحـدـ فـيـ الـحـيـاةـ، وـلـاـ تـشـاقـلـ عـنـ الصـلـاـةـ."<sup>(٢)</sup>

ونحن لا نمنع وجود الفاظ غير قرشية في كتاب الله، فلغة القرآن واسعة لا يحيط بها إلا نبي،

(١) المصدر نفسه.

(٢) فراعها: ما ارتفع عن الأرض. هاطها: الأرض المطمئنة. عزارها: ماحشّن وحمد منها. علافها: ما تأكله الماشية. عفأها: ما ليس لأحد فيه ملك. الدفء: نساج الإبل وأليافها. والأظاهر أنه كنایة عن النعام. صرامهم: تحيلهم. سلمو: استسلمو. باليثاق: الإسلام. الثلب: بكسر المثلثة: الهرم من الإبل. الناب: أشيء الإبل التي طال ناهما. الفصيل: ولد الإبل الذي فصل عن أمها. الفرض: المسن من الإبل أو البقرة. الداجن: ما يألف البيوت ولا يذهب إلى المراعي. الكبش الحواري: الذي يتحدى من جلدته نطع (فراشاً) أو الجلد الأحمر وقيل الأبيض. الصالغ: ما دخل في السنة السادسة من البقر والعجم. القارح: ما دخل من الخيل في السنة الخامسة. هند: قبيلة باليمن أرسلت وفدها إلى رسول الله ﷺ برئاسة طهفة الهدى. مخضها: لبنيها الذي لم يخالط الماء. مذقها: ما حضر من ليتها وأخذ زبدة. ودانة: ما حلط من ليتها بالملأ. الدثر: المال الكثير. التهد: الماء القليل. ودانع: جمع ودب أي العهد والميثاق. وضائع: الوظائف. تلطط: تمنع. تلحد: غيل.

أنظر الشفا: ١٦٧، ١٦٨.

ولكن ينبغي أن يسقها في الذهن أن لغة قريش كانت هي الأساس في تشكيل النص القرآني، وذلك لما اختصت به من كمال وجمال، وجلال بالمقارنة إلى غيرها، وقد أثني كثير من العلماء على لغة قريش<sup>(١)</sup>؛ بل ربما بالغوا في الثناء عليها لأنما كانت لغة النبي ﷺ.

فقد ورد عن عثمان أنه قال للرهط القرشيين الثلاثة الذين انتدبهم لكتابة القرآن وهم: زيد بن ثابت، وسعيد بن العاص، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام، وعبد الله بن الزبير. ألم "إذا اختلفوا مع زيد بن ثابت في شيء من القرآن أن يكتبوه بلسان قريش فإنما نزل بلسانكم ففعلوا"<sup>(٢)</sup>.

ومن رواية ابن التين ندرك أن عثمان كان قد اقتصر في جمع القرآن من سائر اللغات، على لغة قريش، محتاجاً على ذلك بأنه نزل بلغتهم. وإن كان قد وسع في قراءته بلغة غيرهم، رفعاً للحرج والمشقة في ابتداء الأمر فرأى أن الحاجة إلى ذلك قد انتهت، فاقتصر على لغة واحدة هي لغة قريش<sup>(٣)</sup>.

ووردت روايات أخرى فيها أقوال لعثمان، تقضي بأن القرآن نزل على وجوه لحون أو لهجات أخرى في القرآن<sup>(٤)</sup>.

وذكر أبو منصور محمد بن أحمد الأزهري (ت: ٣٧٠هـ) في التهذيب قولًا آخر مؤداه أن القرآن نزل على سبع لغات وبعضه نزل بلغة قريش، وبعضه بلغة هذيل، وبعضه بلغة قيم وبعضه بلغة أزد وربعه وبعض منه بلغة هوازن وسعد بن بكر وكذلك سائر اللغات. وعزز الأزهري ذلك محتاجاً عليه بقول عثمان حين أمر الرهط الثلاثة بكتب المصاحف: "وما اختلفتم أنتم وزيد فاكتبوه بلغة قريش، فإن أكثر ما نزل بلسانكم". اختاره الأزهري وصححه البيهقي في شعب الإيمان<sup>(٥)</sup> ولما اختلف كتاب المصحف في كلمة "تابوت" هو "التابوه" أو "التابوت" احتكموا إلى عثمان فقال: اكتبوها

(١) مقدمة ابن عطية على الحرر الوجيز .٢٧٧

(٢) انظر السوطى. الإنكان ١ / ١٦٩ وابن أبي داود. كتاب المصاحف ص ١٩ وانظر: أيضاً مناقشتا لهذه الرواية وردنا على المستشرقين في الباب الأول من رسالتنا للدكتوراه المشار إليها سابقاً.

(٣) الإنكان ١ / ١٧١

(٤) البركشى. البرهان فى علوم القرآن ١ / ٢١٧

(٥) المصدر نفسه ١ / ٢١٨

"التابوت" فإنما نزل القرآن على لسان قريش<sup>(١)</sup>. وهذا في حد ذاته يدل على كون الكلمة عربية في أصل وضعها.

وكلام عثمان الذي جاءت به هذه الرواية يفيد أن معظم القرآن، لا كله، نزل بلغة قريش بخلاف الرواية الأولى التي أوردناها عنه، والتي تقرر أن القرآن كله نزل بلهجته، الشيء نفسه يؤكده ابن قتيبة وغيره من قالوا إن القرآن لم ينزل إلا بهذه اللغة لقوله تعالى: ﴿وَمَا أُرْسَلْنَا مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِبَيْنَ هُنَّ﴾ (إبراهيم: ٤) وقد أسندوا أيضاً قولًا ثالثاً إلى عثمان وهو قوله: "نزل القرآن بلغة مصر"<sup>(٢)</sup>.

وهذه الرواية الأخيرة، معارضة بما سبق أن ذكرناه من قول عثمان إن القرآن "نزل بلغة قريش" وهي أقوى لأنها من روایة ثقة أهل المدينة.

وقال فريق آخر من العلماء: "أصل ذلك أن لغة القرآن وقاعدته لسان قريش، ثم بنو سعد لأن النبي ﷺ استرپض عليهم، ونشأ وترعرع وهو مخالط في اللسان لهم، وهذيلًا، وثيقاً، وحزراً وأسدًا أو ضبة وخلفاءها لقربهم من مكة وتكرارهم عليها"؛ وقد ذكرنا أن النبي ﷺ كان يعرف لغات العرب وبخاطبهم ويحاورهم بها، وضربنا على ذلك الأمثل. وفي الإتقان للإمام السيوطي باب بعنوان "فيما وقع (أى في القرآن) بغير لغة الحجاز"<sup>(٣)</sup> ومن الثابت الذي قدمه السيوطي<sup>(٤)</sup> يمكن أن نستخلص أن في القرآن ألفاظاً من جميع لغات العرب، لذلك كان الجميع يفهم ما في القرآن. ومن القراء من ذكروا ذلك أيضاً في معرض شرح حديث "أُتْرِلَ الْقُرْآنُ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرَفٍ". لكنهم اختلفوا في تحديد معنى السبع المشار إليها في هذا الحديث كما اختلفوا في تعين السبعة حروف ما هي؟ وهل هي لهجات أم قراءات؟ وباستعراض ما اعتبره بعض العلماء من الحروف السبعة، واستعراض روایات الباب نجد أنفسنا مطمئنين إلى القول بأن القرآن لم ينص على لغة بعينها لا لغة قريش ولا غيرها<sup>(٥)</sup>.

(١) أبو عمرو بن سعيد الداني (ت ٤٤٤هـ) "المقنع في معرفة مرسوم مصاحف أهل الأنصار مع كتاب النقط" تحقيق محمد أحمد دهان. دمشق. دار الفكر ط ١/١٤٠٤ ص ٤.

(٢) انظر: المصدر نفسه ص ٢١٩.

(٣) انظر السيوطي . الإتقان: ٢/ ٨٩ - ١٠٤ ، ٢٢٠ .

(٤) المصدر نفسه ، ١٩ ، ٢٠ .

(٥) الإتقان ١ / ٢٥٦ .

بل لقد أطلق القرآنُ القول في وصف لغة القرآن بأئمها "بلسان عربي مبين"؛ ومن التضييق أن نقول إن اللسان العربي المبين هو لهجة قريش، أو بالتعبير القديم لغة قريش؛ مع ملاحظة أن القرآن قد استعمل لفظة "السان"، ولم يستعمل لفظة "لغة" التي هي معنى اللهجة في تعبيراتنا الحديثة. واللسان يعني مجموع هذه اللهجات، والتي كان يعرفها العرب على اختلاف قبائلهم.

وقد ساهمت كل اللغات أو اللهجات العربية وأكثرها نصيباً لغة قريش في تشكيل الفاظ القرآن ومفرداته التي جاءت في أحسن أسلوب وأسمى بيان وأحكم بناء. وإضافة إلى ذلك يمكن أن نقول إن عبارة: ﴿بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ﴾ وصف للقرآن على معنى التركيب الإلهي له الذي ميزه عن سائر أنظمة كلام البشر وتراكبيه. وليس وصفاً للغة العربية نفسها.

ناهيك بأن اللهجات العربية كانت مستعملة في شئون الحياة العامة أيضاً إلى جانب اللغة الواحدة التي كانت تجمع العرب جمياً على الأدب والشعر والحكمة، ولم يكن الأدب والإبداع الأدبي في الجزيرة العربية مقصوراً على شعراء قريش وخطبائهم وحدهم؛ فالشاعر العربي كان يكتب للعرب جميعاً، وكذلك الخطيب وصاحب الأفواه كلهم هاج في هذه اللغة الواحدة وأسمع وأمعن قومه بها.

والذى نريد أن يعرفه الكاتب الغربى وغيره من المستشرقين هو أن القرآن يمثل ذروة البيان في اللغة العربية، وأنه جاء للعرب بما يفهمون، ومخاطبهم بما يعرفون وبه يحسون سواء على وجه التفصيل أو الإجمال أو التقرير، أو التمثيل، وأن لغة القرآن عربية فائقة ورائفة. وأن النبي ﷺ كان يتكلم بهذا اللسان المبين وأنه لم يكن يتكلم لهجة محلية إلا مع أهلها، كما ذكرنا من قبل، ولم يكن ﷺ كذلك يتكلم بلغة مخلطة أو مهجورة، وأن الصحاوة لم يكونوا بالذين يخطئون في إعراب الكلمات كما زعم ويلش بل إنهم على العكس من ذلك تماماً فإنهم يعتبرون حجة في اللغة وقولهم هو القول الفصل عند الاختلاف على شيء منها. يذكر الكاتب أن نظرية (هكذا يسميها) "اللسان العربي المبين" كإشارة إلى لهجة قريش قد هاجمتها كارل فولرز في سلسلة من المقالات المدعومة بالأدلة والتي ظهرت ابتداء من ١٨٩٤ م ميلادية وانتهت بعمله الكلاسيكي:

"Volkssprache und Schriftsprache im alten Arabien (1906)"

في هذه البحوث ادعى فولر أنَّ مُحَمَّداً كَانَ يَقْرَأُ الأَجْزَاءِ الْأُولَىٰ مِنَ الْقُرْآنِ فِي  
بِدَايَةِ الْوَحْىِ بِلِهْجَةِ عَامِيَّةٍ، وَبِدُونِ إِعْرَابٍ، وَهَكُذَا خَالِفُ مُحَمَّدٍ بَيْنَ الْقُرْآنِ وَبَيْنَ  
الشِّعْرِ الَّذِي كَانَ يَكْتُبُ بِالْعَرَبِيَّةِ الْفَصْحَىِ الْمُتَازَّةِ، وَبِالْتَّالِي فَإِنَّ الْقُرْآنَ الَّذِي بَيْنَ أَيْدِيهِنَا  
الآنَ لَيْسَ هُوَ الْقُرْآنُ الَّذِي كَانَ يَقْرُؤُهُ مُحَمَّدٌ؛ بَلْ هُوَ مِنْ صُنْعِ الْلُّغَويِّينَ وَتَلْفِيقَهُمْ، وَمِنْ  
صُنْعِ الْلَّاحِقِينَ لَهُمْ، كَذَلِكَ فَعَلَ هُؤُلَاءِ الَّذِينَ حَالُوا كِتَابَ الْوَحْىِ بِالْلُّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ الْفَصْحَىِ،  
بِالظَّبْعِ لِيَضْمُنُوهُ لِهِ الْبَقَاءِ وَيَخْلُعُوهُ عَلَيْهِ أَرْهَىِ رُوَءَىِ، وَبِعَضِيِّ فُولَرْزِ فِي زَعْمِهِ قُدُّمًا فَيَقُولُ "إِنَّ  
اللُّغَةَ الْأَصْلِيَّةَ الَّتِي نَزَّلَ بِهَا الْقُرْآنَ بَقِيَتْ فَقَطَّ فِي بَعْضِ الْأَشْكَالِ أَوِ الْأَنْوَاعِ الْإِمْلَاطِيَّةِ  
الْعَرَبِيَّةِ وَالْقَلِيلَةِ كَحْذَفِ الْأَلْفِ، عَلَى سَبِيلِ الْمُثَالِ، مِنْ بَعْضِ الْكَلِمَاتِ أَوْ زِيَادَتِهَا عَلَيْهَا  
وَالَّتِي بَقِيَتْ فِي الْقِرَاءَاتِ الشَّاذَةِ"!!.

عَجِيبٌ أَمْرُ فُولَرْزِ إِنَّهُ يَجْعَلُ مِنْ نَفْسِهِ قاضِيًّا وَمُحَامِيًّا فِي قَضِيَّةِ لَا يَعْرِفُهَا، وَلَا  
يَلْمُ بِهَا وَلَا بِلُغْتِهَا، إِلَمَّا كَافِيَا. وَيَبْدُو أَنَّ هَذَا الْمُسْتَشْرِقُ مُغْرِمٌ بِقَلْبِ الْحَقَائِقِ، فَمُحَمَّدٌ  
خَيْرٌ مِنْ نَطْقِ الْضَّادِ وَتَرْبِيَّةِ بَنِي أَعْزَةِ أَهْلِهَا وَتَغْرِبُ طَفْلًا فِي سَبِيلِهَا، يَتَكَلَّمُ الْعَامِيَّةَ وَلَا  
يَفْقِهُ فَصْحَىِ الْعَرَبِيَّةِ !!. وَالْوَحْىُ الْمُتَحَدِّىُّ بِهِ وَالَّذِي عَرَفَ قَدْرَهُ الْكَافِرُونَ بِهِ وَدَانُوا  
لِفَصَاحَتِهِ كَانَ مَكْتُوبًا بِالْلُّغَةِ الْعَامِيَّةِ !!. وَأَنَّ الْلُّغَويِّينَ الَّذِينَ كَانُوا لَا هُمْ لَهُمْ إِلَّا مَعْرِفَةٌ  
الْقَوَاعِدِ وَدَرَاسَتُهُمُ الْمُؤْمِنُونَ يَكْتُبُونَ الْقُرْآنَ بِالْفَصْحَىِ فِي زَعْمِ هَذَا الْمُسْتَشْرِقِ فُولَرْزُ وَأَيُّ  
عَرَبٍ يَا تَرَى كَانَ أَفْصَحُ مِنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ؟ وَمَاذَا تَحْدِي اللَّهُ الْعَرَبُ، إِنْسَانًا وَجَنَّاً أَنْ  
يَأْتُوا بِمَثَلِ هَذَا الْقُرْآنِ؟ هَلْ كَانَ اللَّهُ يَتَحَدَّاهُمْ أَنْ يَأْتُوا بِقُرْآنٍ عَامِيًّا؟ وَمَاذَا يَقُولُ الْكَاتِبُ  
فِي هَذِهِ الْأَعْمَالِ الَّتِي تَضُمُ أَدْلَةً كَالْتَّالِلِ وَالْحَبَالِ؛ مِنْهَا الْأَدْلَةُ الْعُقْلَيَّةُ وَالنَّقْلِيَّةُ الْمُتَوَارَةُ بِلَا  
انْقِطَاعٍ فِي سَمْوِ لُغَةِ الْقُرْآنِ وَإِعْجَازِ الْقُرْآنِ فِي مَعْانِيهِ وَمَرَامِيهِ، فِي نُظُمِهِ وَبِلَاغَتِهِ، فِي عِلْمِهِ  
وَمَعْارِفِهِ الَّتِي لَا تَنْفَدُ عَلَىِ كُثْرَةِ الرَّدِّ.

وَهُلْ فِي الْعَجَبِ مِنْ مَجَالٍ أَوْسَعَ مِنْ أَنْ يَجْعَلْ فُولَرْزِ الْقِرَاءَاتِ الشَّاذَةِ هِيَ أَصْلُ  
الْقُرْآنِ؟ مَعَ أَنَّ الْعُلَمَاءَ قَدْ اخْتَلَفُوا فِي شَأْنَهَا اخْتِلَافًا كَبِيرًا وَاعْتَبِرُوهَا رَوَايَةً آخَادَ لَا يَؤْخَذُ  
بِهَا وَلَا يُحْكَمُ بِقُرَآنِهَا، وَفِي هَذِهِ الْقَرِينَةِ لَا يَفْوَتُنَا أَنْ نَسْأَلَ فُولَرْزَ، أَيُّ لُغَةٍ عَامِيَّةٍ كَانَتْ  
تَسْتَعْمِلُ فِي مَكَّةَ؟ وَالْعَرَبُ لَمْ يَكُونُوا يَعْرِفُونَ مَا نَسَمِيَّهُ نَحْنُ فِي عَصْرِنَا الْحَدِيثَ بِالْعَامِيَّةِ الَّتِي  
رَوَّجَهَا الْإِسْتَعْمَارُ وَأَجْنَادُهُ فِي بِلَادِنَا، لِضَرْبِ الْلُّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ وَالْوَحْدةِ الْلُّغَوِيَّةِ بَيْنَ الْعَرَبِ

لتفريق بينهم وعزلهم عن ماضيهم، وتمهيد لفرض اللغات الغربية والمذاجر الغربية عليهم. ولكي تستوفى رذنا على مزاعم فولر لا ينبغي أن تغفل التنبية على ما قاله بالنسبة للرسم العثماني وعلى الطريقة الإملائية التي تميز بها. أفرد هذا الموضوع بالتصنيف جماعة من المسلمين، من المتقدمين، ومن المتأخررين منهم أبو عمرو الداني، وأبو العباس المراكشي المعروف بابن البناء (٧٢١هـ)، ألف الأخير كتاباً سماه "عنوان الدليل في مرسوم خط التنسيريل"؛ يبين فيه أن الأحرف التي كتب بها القرآن، إنما اختلف حالتها في الخط بحسب اختلاف أحوال معانٍ كلماتها. وفيهم من كلام ابن أبي أشطة على ما نقله السيوطي في الإنقان أن آدم كان هو أول من وضع الخط العربي والرسم الإملائي الذي استعمل في كتابة المصحف.

وأخرج ابن أبي أشطة من طريق عكرمة عن أبي عباس قال: "أول من وضع الكتاب العربي إسماعيل، وضع الكتاب كله على لفظه ومنطقه، ثم جعله كتاباً واحداً، مثل الموصول، حتى فرق بينه ولده من بعده. وذهب ابن فارس إلى أن الخط توقيفي، لقوله تعالى: ﴿الَّذِي عَلِمَ بِالْقَلْمَنِ ۖ عَلِمَ الْإِنْسَنَ مَا لَمْ يَعْلَمْ﴾ (العلق: ٤ - ٥). وقوله تعالى: ﴿رَتَ ۚ وَالْقَلْمَنِ وَمَا يَسْطُرُونَ ۚ﴾ (القلم: ١ - ٢)

قال: "إن هذه الحروف داخلة في الأسماء التي علم الله تعالى آدم" <sup>(١)</sup>  
ويخبرنا السيوطي أنه ألف كتاباً مفرداً في الأبجدية <sup>(٢)</sup>، من المعروف أن خط المصحف الإمام قد خالف الحروف المجائية في بعض الحروف. وقد اتفق علماء الأمة على ضرورة الالتزام بالرسم العثماني في كتابة المصحف، وعدم الأخذ بما استحدثه الناس في طريقة الكتابة.

ومن أمثلة ما احتضن به المصحف الإمام من الرسم، حذف الألف من ياء النداء لسو: ﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ﴾، ﴿يَتَقَادُم﴾، ﴿يَرْتَب﴾، ﴿يَعْبَادِي﴾، ﴿أُولَئِكَ﴾، ﴿لَنِكِن﴾، ﴿خَلَّفَ﴾، ﴿خَلَفِ﴾، وفي كسل كلمة زائدة على ثلاثة حروف مثل: ﴿صَلِحًا﴾، ﴿خَلِلَكُمْ﴾، وتحذف الألف من ﴿مَنِلِكِ﴾، و﴿دُرْنَةَ ضَعِيفًا﴾.

(١) كتاب فقه اللغة، والإتقان ٤ / ١٤٩، ١٤٨.

(٢) المصدر السابق ١٤٩.

ويمكن أن يكون الاختلاف بالحذف كحذف الواو من: ﴿وَيَدْعُ﴾، و﴿وَيَمْحُ﴾، ﴿سَنْدُعُ الْزَّبَانِيَةَ﴾، وهذا الحذف له سرّه؛ وهو كما يقول المراكشى فيه تنبية على سرعة وقوع الفعل وسهولته على الفاعل، وشدة وقوع المنفعل المتأثر به في الوجود، أما ﴿وَيَدْعُ الإِنْسَنَ بِالشَّرِّ دُعَاءَهُ بِالْخَيْرِ﴾ فidel على أنه سهل عليه، ويسارع فيه كما يسارع في الخير؛ بل إثبات الشر إليه من جهة ذاته أقرب إليه من الخير. وأما ﴿وَيَمْحُ اللَّهُ الْبَطَلَ﴾ فللإشارة إلى سرعة ذهابه، واضمحلاله، كما في قوله تعالى : ﴿وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَرَهَقَ الْبَطَلُ إِنَّ الْبَطَلَ كَانَ رَهُوقًا﴾ (الإسراء: ٨١)، و"رهق" معناه اضمحل بسرعة؛ وأما قوله تعالى: ﴿يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَى شَيْءٍ نُكَرِّ﴾ فيه إشارة إلى سرعة الدعاء عند شدة الخوف والاضطراب، وسرعة إجابة المدعويين؛ وحذفت الواو من ﴿سَنْدُعُ الْزَّبَانِيَةَ﴾ فللإشارة إلى سرعة الاستجابة من قبل الله تعالى وسرعة تنفيذ أمر الله من جهة الزبانية، أي ملائكة العذاب، وشدة البطش؛ وزيدت ألف بعد الواو، كما في: ﴿مُلَقُوا رِبِّهِمْ﴾، و﴿أُولُوا الْأَلْبَبِ﴾، و﴿تَفْتَوْا﴾، و﴿مَائَةَ﴾، و﴿مَائِيَنِ﴾، و﴿الظُّنُونُ﴾، و﴿الرَّسُولَ﴾، و﴿وَجَائِهَ﴾، و﴿نَيْئَ﴾؛ قال المراكشى: زيدت هذه الأحرف في هذه الكلمات: ﴿وَجَائِهَ﴾، و﴿نَيْئَ﴾ ونحوها، للتهليل والتخفيم، والتهديد، والوعيد؛ كما زيدت في ﴿بِأَيْتِيَرِ﴾ في قوله تعالى: ﴿وَالسَّمَاءَ بَنَيَنَاهَا بِأَيْتِيَرِ﴾ تعظيمًا لقوه الله تعالى التي بين بها السماء التي لا تشاكلها قوة<sup>(١)</sup>.

وتكتب ألف الصلاة في المصحف "واواً" للتخفيم وتكتب كذلك في ﴿الصَّلَاةَ﴾، كما زيدت في ﴿الزَّكُوَةَ﴾، و﴿الْحَيَاةَ﴾، ﴿الرِّبَوَا﴾ بشرط أن تكون غير مضافات<sup>(٢)</sup>. بينما بالأمثلة الواضحة ما يختص به الرسم العثماني في المصحف الإمام، وبينما أنه توقيفي لا سبيل إلى الخروج عنه؛ وأنه ليس مجرد اختلاف في الرسم المحرائي فحسب؛ بل إنه يحمل بعض المعان والإشارات بحسب القرائن والمناسبات.

(١) الإتقان ١٤٩/٤

(٢) المصدر السابق ١٥٤

بعد هذا التوضيح ننظر في دعوى أخرى أثارها المستشرق "فولرز" ضمن مزاعمه بالنسبة لرسوم المصحف الإمام ، إذ يقول إن عملية الريادة أو النقصان بالنسبة لبعض الحروف في بعض كلمات القرآن الكريم تظهر فقط في القراءة الشاذة فإنه قول سطحي بحاجة للحقيقة فإن هناك بعض الكلمات بالرسم العثماني جاءت موافقة لقراءة شاذة (أى غير متواترة) من ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْبَقَرَ تَشَبَّهَ عَلَيْنَا﴾ (البقرة: ٧٠)، ﴿أُوكِلَّمَا عَاهَدُوا عَهْدًا نَّبَذُهُ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ﴾؛(البقرة: ١٠٠)، ﴿فَلَقَنَتُلُوكُمْ﴾ (النساء: ٩٠)، ﴿وَكُلَّ إِنْسَنٍ أَلْرَمْتُهُ طَبِيرَهُ فِي عَنْقِهِ﴾؛(الإسراء: ١٣)، ﴿تُسَقِّطَ عَلَيْكُمْ رُطْبَانِ جَبَّانِ﴾ (مريم: ٢٥)، ﴿وَقَصَّلَهُ فِي عَامِنِ﴾ (لقمان: ١٤)، ﴿عَلَيْهِمْ ثَيَابٌ سُنْدُسٌ خُضْرٌ وَسَبَرْقٌ﴾ (الإنسان: ٢١) ﴿خَتَمْهُ مِسْكٌ﴾ (المطففين: ٢٦) <sup>(١)</sup>

وقد قدمنا أمثلة كثيرة لهذه الاختلافات في رسم المصحف العثماني، وإذاً فإن القراءة الشاذة ليست هي وحدها التي حفظت لنا هذه الاختلافات الإملائية في رسم الكلمة القرآنية في المصحف الإمام، كما زعم الكاتب المذكور.

إن رأيَ فولرز فيه بمحارفة شديدة وتحريف على العلم عجيب وتعنت في قلب الحقائق مريب، وعدوان على التاريخ صارخ، ولستنا نأبه معن لا يحترم للبحث العلمي أصوله ومناهجه. وعلى أي حال فقد أدرك معاصره فولرز من المستشرقين المعينين بالدراسات القرآنية تفاهة آرائه وتجزدها من الدليل، ومن حسن التعليل وعلى الرغم من أنها قد قوبلت بمناقشات كثيرة فإنها لم تصادف تأييداً داخل ألمانيا نفسها، ولكنها للأسف قد وجدت بعض التأييد خارج حدود ألمانيا، ووراء كل زاعق ناعق.

هذا باستثناء بعض المقالات التي كتبها بول كال Paul Kahle الذي تحض اجتهاده عن دعوى أخرى عجيبة هي أن القرآن كان يقرأ دون التزام بالإعراب حتى القرن الثاني للهجرة، وهذا عنده دليل على أن القرآن كان يقرأ بالعامية، ولكن نظرية كال قد أخفقت تماماً كنظيره سلفه فولرز حتى في إقناع الكتاب الغربيين أنفسهم.

إن مناقشة نظرية فولرز جاءت بشكل تفصيلي في استعراض د. جيت، ونولدكه وقد حازت للأسف على قبول الباحثين الغربيين بشكل عام، حيث زعم إسکوالى أن لغة

القرآن لم تكن مستعملة من أى من القبائل العربية ولكنها كانت إلى حد ما صناعية ملقة مفهومة فقط لأهل منطقة الحجاز، ومن ناحية أخرى فإنه مما أصبح موضع اتفاق أن اللغة العربية الفصحى أو العربية "الكلاسيكية" المستعملة على عصر محمد ﷺ لم تكن هي لغة الشعراء أو اللهجة أو اللغة الخاصة بقبيلة ما بعينها، ولكنها كانت لغة أدبية خالصة تستعملها جميع القبائل. ولستنا ندرى ما هو المانع يا ترى من وجود هذه اللغة العربية الفصحى المتازة على عهد محمد ﷺ وجود اللهجات المتعددة الأخرى التي تختص بها كل قبيلة على حدة؟ كما أوضحتنا من قبل.

وما أرى هؤلاء المستشرقين يرمون إلا في عمایة، لا يفرقون بين ذهب وحطب ولا نضار ولا غبار، والله لو أفهم يكتبون هذه المعلومات ويقررون هذه النتائج في أمر يهمهم أو يخدم ثقافتهم وحضارتهم لما قبل العامة فضلاً عن أهل العلم منهم ذلك ولردوه عليهم ولموهم بالجهل والسذاجة والفحاجة.

أما عن إعراب القرآن فقد بدأت حركة الإعراب في القرآن بتقييد المصحف على يد أبي الأسود الدؤلي<sup>(١)</sup> وإن حس العرب بالإعراب وإكرامهم له دعاهم أن يضيّعوا بالنقط آخر الكلمات في القرآن حين يكتبوه وإن ممارسة النحوة لهذا الضيّعه هدّم إلى كشف علل الإعراب فكان علم النحو".

أشار "عبد العال سالم مكرم" في دراسته عن علم النحو والقرآن إلى رأى كارل فولرز الذي زعم فيه "أن القرآن قد نزل في الأصل بلهجة محلية (التعبير الأكثر دقة "عامية") من اللهجات العربية وأنه لم يكن معرباً ثم أدخل الإعراب عليه على وفق قواعد لغة الشعر" كما نقلنا ذلك عنه<sup>(٢)</sup>.

ردّ هذا الرأى من المستشرقين كال، وحايم رين، وقد زاد الأمر اشتباهاً على المستشرقين عشور كال على مخطوطين في لندن ورد فيهما أحاديث تحت على ضرورة الالتزام بقواعد الإعراب في قراءة الكتاب العزيز، استدلّ منها الكاتب على أن الناس لم

(١) انظر الفهرست ص ص ٦٠ - ٦٥ وطه الرواى. الخليل بن أحمد مقال بمحلة الرسالة. السنة الحادية عشر. ص ٥٥ وعبد العال سالم مكرم. القرآن وأثره في الدراسات التحوية - القاهرة. دار المعارف ١٩٦٨ ص ٢٦٧ وأيضاً محمد خلف الله أحد. الثقافة الإسلامية والحياة المعاصرة (مجموعة محوّث مقدمة إلى مؤتمر برنسنوتون للثقافة الإسلامية). القاهرة. مكتبة النهضة المصرية ص ٣٢٨.

(٢) عبد العال سالم مكرم. القرآن وأثره في الدراسات التحوية - ص ٢٦٧.

يكونوا يلتزمون بالإعراب في قراءتهم للقرآن في بادئ الأمر ثم رواعي ذلك نزولاً على قواعد النطق المضبوطة في الشعر التي دونها علم النحو فيما بعد<sup>(١)</sup>.  
على عكس ما يزعمه كمال، ومن نجح نجحه من المستشرقين يقول "فيوهان فلک" "القد احتفظت العربية الفصحى في ظاهرة التصرف في الإعراب بسمة من أقدم السمات اللغوية التي فقدتها جميع اللغات السامية". وإن أشعار عرب الباذية من قبل العهد الإسلامي ومن بعده ترينا علامات الإعراب مطردة، كامنة السلطان".

ويقول أيضاً والنقل عن مكرم: "أما أن أقدم أثر من آثار النثر العربي وهو القرآن- وقد حافظ أيضاً على غاية التصرف الإعرابي فهذا أمر إن لم يكن من الوضوح والجلاء بدرجة الشعر الذي لا تترك أساليب العروض والقافية مجالاً للشك في إعراب كلماته، إلا أن موقع كلام القرآن الاختيارية لا تترك أثراً للشك فيه كذلك"<sup>(٢)</sup>.

نعم إن هناك أحاديث وآثاراً تحض على تعلم إعراب القرآن منها ما رواه أبو هريرة عن رسول الله ﷺ: "أعربوا القرآن"<sup>(٣)</sup> وهذا الحديث يقرر أن عملية إعراب القرآن بالمعنى الذي فهمه المستشرقين فولتز وكمال كانت مبكرة ومواكبة لنزول القرآن وتعني كذلك أن الإعراب قسم في العربية وإلا لما فهم المخاطبون معناه، ولما سألوا عنه رسول الله ﷺ ولو كانوا قد فعلوا ذلك لوصل إلينا.

وقال عمر بن الخطاب "تعلموا إعراب القرآن كما تتعلمون حفظه"<sup>(٤)</sup> وأخرج من حديث ابن عمر مرفوعاً: "من قرأ القرآن فأعربه، كان له بكل حرف عشرون حسنة، ومن قرأه بغير إعراب كان له بكل حرف عشر حسناً".

يقول السيوطي في الإتقان "المراد بإعرابه معرفة معانى ألفاظه وليس المراد به الإعراب المصطلح عليه عند النحاة وهو ما يقابل اللحن، لأن القراءة مع فقده ليست قراءة ولا ثواب فيها"<sup>(٥)</sup> ومعنى الإعراب هنا الإبانة والتوضيح وهو ضد المجنحة والعجمة أى

(١) المصدر نفسه.

(٢) المصدر نفسه: ٢٦٨.

(٣) نص الحديث (أعربوا القرآن واتبعوا غرائبه) كنز العمال ، ٢٧٨١ ، ٢٨٧٢ ، ٢٨٠٦ ، ٢١٦٥ ، مشكاة الأنوار:

(٤) كتاب الرينة في الأنفاظ الإسلامية ١١٧ - ١١٨.

(٥) السيوطي الإتقان ٢ / ٥.

استغلال الكلام وصعوبة فهمه. وقد كان بعض العرب يستجيد اللحن من نسائه، يقول مالك بن أسماء:

منطق صائب وتلحن أحينا . نا وأحلى الحديث ما كان لحننا<sup>(١)</sup>

ومعنى الإعراب المقصود مرة أخرى هو الإفصاح، روى عن أبي بكر الصديق عليه السلام أنه قال: "فريش هم أو سط العرب في العرب دارأً، وأحسنهم جوارأً وأعربهم ألسنة"<sup>(٢)</sup>.

قال الأزهري من أئمة اللغة "الإعراب والتعريب معناهما واحد، وهو الإبابة يقال أعراب عنه لسانه، وعرب أى أبيان وأفصح عما في نفسه وأعرب عن الشخص أى تولى البيان عنه وعرب عنه أى تكلم بمحنته، روى عن النبي عليه السلام قوله: "الثيب تعرب عن نفسها" أى تفصح. وفي حديث آخر "الثيب يعرب عنها لسانها، والبكر تستامر في نفسها". وفي الحديث "إنما كان يعرب عما في قلبه لسانه". ومنه حديث التئمي: "كانوا يستحبون أن يلقنوا الصبي حين يعرب أن يقول: لا إله إلا الله سبع مرات"، ومعنى حين يعرب أى ينطق ويتكلّم. وفي حديث السقيفة: "أعربهم أحساباً" أى ألينهم وأوضحهم. وأعرب الكلام وأعرب به أى بينه، أنسد أبو زياد:

وإني لأكتن عن قذور بغيرها وأعرب أحياناً بما فأصارح

وقال عقال وعربيه كأعربه؛ وأعرب بمحنته أى أظهرها لم يتقد أحداً فيها،

قال الكمي شاعر آل البيت:

وجدنا لكم، في آل حم، آية تأولها منا نقى مغرب

التنّي الذي يتوقى ويحذر ويتذرع بالتنقية؛ والعرب الذي يصدّع بالحق ولا يتوقى خصومه. والخطاب في هذا البيت لبني هاشم حين ظهروا على بني أمية. ومن بيت للخولاني ... (كمقالة التمام ليس بمعرب)<sup>(٣)</sup> و"عرب منطقه" بتشدید الراء أى هذبه وأخلاته من اللحن.

(١) المحافظ. البيان والتبيين. تحقيق عبد السلام هارون. القاهرة ١ / ٨٢.

(٢) ابن منظور. لسان العرب. مادة عرب ١ / ٥٨٨ واظن: أيضاً المسائل الخلافية في النحو للغوري محفوظ بدار الكتب المصرية رقم ٢ والنقل عن عبد العال مكرم ٢٦٨ والجرحان الشافية. ضمن: ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ص ١٣٦ - ١٣٧.

(٣) لسان العرب ١ / ٥٨٩.

والإعراب - الذي هو النحو - إنما هو الإبادة عن المعان بالألفاظ؛ وأعرب كلامه إذا استعمل فيه قواعد النحو، ولم يلحن في الإعراب؛ ومن الكلام "معرب ومبني"؛ والإعراب كعلم قد ظهر فيما بعد. وليس يعني ظهور علم النحو - ومنه الإعراب - في مرحلة متأخرة، خلو القرآن واللغة العربية منه. إن اللغة العربية سليقة ولم يكن بين العرب من يلحن فيها، بمعنى الخطأ في نطق الألفاظ والعبارات، ولم يكن لأحد منهم لهجة عامة وأخرى فصحى، كذلك اللهجات العامية أو العبياء التي انتطلقت شرارتها فيما بعد، عند احتكاك العرب بغير العرب، إذ أن العرب لم تعرف اللحن إلا بعد دخول المولى في الإسلام، وتتأثر بعض المحاطين لهم من العرب بلكتهم ولحونهم؛ ثم ازداد ذلك مع اتساع الفتوحات الإسلامية ودخول الكثير من غير العرب في الإسلام، واندماجهم مع العرب<sup>(١)</sup>؛ وبخاصة استعمالهم للغة العربية التي هي لغة القرآن والسنة، مما جعل وضع علم النحو ضرورة للحفظ على صفاء اللغة كلغة. أما القرآن فكان يقرأ هكذا تلقينا، سواء قبل وضع علم النحو والإعراب أم بعده<sup>(٢)</sup>؛ وكان الصحابة رضوان الله عليهم يعرفون غريب القرآن عن طريق إعرابه.

ودعوى المستشرقين ومن تأثر بهم من بين قومنا، أن الصحابة كانوا يلحنون في القرآن، ولا يهتدون لإعرابه في عهد النبي ﷺ، دعوى جاهلة وباطلة قال: عمر وأبو بكر "حفظ إعراب القرآن أحب إلينا من حفظ بعض حروفه"<sup>(٣)</sup>. وقد تكلم العلماء في إعراب القرآن، وزوّعوا فيه آثاراً عظيمة منها "إعراب القرآن" للزرجاج (ت : ٥٣١)، و"إعراب القرآن" للتحاس (ت: ٣٣٨)، و"إعراب القرآن" لابن خالويه؛ وما ينبعى معرفته أيضاً أن كون القرآن كان مجرد من النقط والشكل، لا يدل على الجهل بالإعراب ولا بالقرآن أبداً.

إن علماء المسلمين كما حثوا على إعراب القرآن لمعرفة معانيه وللتوصيل إلى أسراره المذكورة، حثوا أيضاً على تجويد القرآن، وتجويد كتابته، وتفخيم خطه لإظهار جلالته وسموته، شكلاً وموضوعاً.

قال البيهقي: "من آداب القرآن أن يفخم، فيكتب مفرجاً بأحسن خط، فلا يصغر ولا تقرمه حروفه (أى لا يقارب بينها)، ولا يخلط به ما ليس منه ...".

وقال النووي: "نقط المصحف وشكله مستحب، لأنه صيانة له من اللحن والتحريف".

(١) البيان والتبيين جـ ١ ص ٢١.

(٢) رسائل وفتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية ١٨٨ / ٣ نفسه يقول ابن تيمية "المكتوب في مصاحف هو كلام الله القرآن العربي الذي أنزل على نبيه ﷺ سواء كتب ونقط ولفظ أو غير شكل".

(٣) انظر ابن الجوزي. كتاب النشر في القراءات العشر ١ / ٣٢.

وقد منع الدّانِي أن ينقط المصحف بالسوداد لأنَّه يغُر رسم الكلمة؛ ولم يستحِر كذلك جمع القراءات شتى في مصحف واحد بألوان مختلفة، لأنَّه من أعظم التخلط والتغيير للمرسوم.

وقال الحرجان إنَّه من المذموم كتابة تفسير كلمات القرآن بين أسطرِه.<sup>(١)</sup>

وهذا يُبيّن مدى عناية المسلمين بالقرآن من الجهتين، الصوتية والإملائية.

روى عن ابن عباس أنَّ النبي ﷺ كان يقرأ القرآن على جبريل عليهما السلام في كل عام مرة قال فقرأ عليه القرآن في العام الذي قبض فيه النبي ﷺ مرتين فشهد عبد الله بن مسعود ما نسخ منه وما بدل فقراءة عبد الله الأخيرة اختلفت لذلك أما سائر الصحابة فقد كتبوا في هذه المصاحف ما تحققوا أنه قرآن، وما علموه استوف شروط النقل عن النبي ﷺ.

لذلك اختلفت المصاحف بعض الاختلاف إذ لو سقطت العرضة الأخيرة لم تختلف المصاحف. يقول السيوطي بأن القراءات التي تواترت عن عثمان وعن ابن مسعود وأبي وغيرهم من الصحابة لم يكن بينهم فيها إلا الخلاف اليسير المحفوظ بين القراء. ثم إن الصحابة لما كتبوا المصاحف جردوها من النقط والشكل ليحمله المعنى، ما لم يكن في العرضة الأخيرة. فعلوا ذلك لتكون دلالة الخط الواحد على كلا اللفظين المقاولين المسموعين المتلوين شبيهاً بدلالة اللُّفْظ الواحد على كلا المعنين المعقولين المفهومين. لأن الصحابة تلقوا القرآن لفظاً ومعنىًّا عن النبي ﷺ وما كانوا ليُسقطوا شيئاً منه أبداً<sup>(٢)</sup>.

(١) الإتقان / ٤، ١٦٢، ١٩٠.

(٢) الإتقان / ١، ٣٣.



## الفصل الثاني

### الألفاظ الأعجمية في القرآن

على سبيل التمهيد لهذا الموضوع، نقول:

يرجع الكلام في موضوع القرآن والألفاظ الأعجمية إلى القرن الأول الهجري، السابع الميلادي حيث اختلف الفقهاء والمفسرون وعلماء اللغة حول هذه المسألة فقال فريق منهم بناء على الآيات الصريحة في القرآن بأنه لا يوجد ألفاظ غير عربية في الكتاب الكريم؛ من هؤلاء العلماء الفقيه الأصولي الإمام محمد بن إدريس الشافعي (٢٠٤ هـ / ٨٢٠ م)، وإمام فقه اللغة أبو عبيدة (٢١٠ هـ / ٢٨٥ م)، والمفسر والمؤرخ الكبير ابن حجر الطبرى (٢١٠ هـ / ٩٢٣ م)، والفقىء الأشعري والمتكلم أبو بكر بن الطيب الباقيانى صاحب كتاب المجاز القرآن وكتاب التمهيد، واللغوى الأشهر ابن فارس صاحب معجم مقاييس اللغة (٣٩٥ هـ / ١٠٠٥ م) بين هؤلاء العلماء رفضهم لوجود ألفاظ أعجمية في القرآن على قوله تعالى: «قُرْءَانًا عَرَبِيًّا» (يوسف: ٢)، وقوله تعالى: «وَلَوْ جَعَلْنَا قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْلَا فُصِّلَتْ آيَاتُهُ إِنَّا عَجَزَمُّ وَعَرَقُّ» (فصلت: ٤٤)<sup>(١)</sup>، والآية الأخيرة في أنه لا يجوز خلط ما هو عجمي وعربي في القرآن.

وقد استنكر أبو عبيدة بشدة أن يكون في القرآن العربي ألفاظاً غير عربية يقول: "إِنَّا أَنْزَلَ الْقُرْآنَ بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مَبِينٍ، فَمَنْ زَعَمَ أَنَّهُ فِيهِ غَيْرُ الْعَرَبِيَّةِ فَقَدْ أَعْظَمَ الْقَوْلَ، وَمَنْ زَعَمَ أَنَّهُ كَذَا بِالْبَيِّنَاتِ فَقَدْ أَكَبَ الرَّوْلَ" ، كما شدد الإمام الشافعى النكير على القائلين بذلك، كما علل ابن فارس رفضه لقوله وجود ألفاظ أعجمية في القرآن بستة اللغة العربية واكتفائها بذاتها عن أي لغة أخرى، وبعدم معرفة العرب باللغات فكيف إذ يأتىهم القرآن بما لا يفهمون دون ما ضرورة. وأما الفريق القائل بوجود بعض الألفاظ الأعجمية في القرآن فإنه يعتمد على وجود ألفاظ يدو على ظاهرها أنها غير عربية.

ربما التقطتها العرب في بعض أسفارها من أهل اللغات الأخرى أو تحكم احتكارها بغير العرب على أي نحو، ثم تبنتها واستعملتها في لغتها قبل نزول القرآن، فأصبحت من ثم عربية؛ ومن هؤلاء القائلين بالألفاظ الأعجمية ابن عباس (ت: ٦٨ هـ / ٦٨٨ م)، وتلميذه عكرمة (ت: ١٠٥ هـ / ٧٢٣ م)، وأبو موسى الأشعري (ت: ٤٢ هـ / ٦٦٢ م).

وقد قدم هؤلاء العلماء قائمة بالألفاظ التي عدوها أعمجية في القرآن. وما يثير العجب أن ابن عباس وعكرمة وأبو موسى الأشعري لم يكونوا يعرفون لغةً غير العربية، ولم يُعرف عنهم أئمَّ درسوا لغاتٍ أخرى، ولا مانعٌ عيَّنَنا أن يكونوا قد سألوهُ في ذلك من يُعرف هذه اللغات التي ذكروها.

أما بالنسبة للمُستشرقين، فقد عُني بالكتاب في هذا الموضوع دفوراك: "حول الكلمة الأجنبية في القرآن" صدر في علينا ١٨٨٥، و"مساهمة حول مشكلة الكلمات الأجنبية في القرآن" ميونخ ١٨٨٤؛ وس. فرانكل: "المفردات العربية القديمة الأصلية والمحولة عن الأصل في القرآن" ليدن ١٨٨٠؛ "الكلمات الأجنبية الaramية في اللغة العربية" ليدن ١٨٨٦. "الخلط في القرآن" مجلة (Z D M G) (٥٦، ٧١؛ وجرب "حول بعض أنواع الكلمات المسندة إلى جنوب الجزيرة العربية في القرآن" Z A، ١٦، ١٩١٢. آرثر حيفري: "الكلمات الأجنبية في القرآن" نشره المعهد الشرقي بارود ١٩٣٨؛ وأ. منجانا: "تأثير السرياني على أسلوب القرآن" نشره رينالدىز في عام ١٩٢٧<sup>(١)</sup>.

وما يلفت النظر في عنوان مقالة منجانا أنه استعمل كلمة "أسلوب القرآن" بدلاً من ألفاظ القرآن، وهذا يعني أن القرآن لم يكتف فيه باستخدام ألفاظ غير عربية بل دخله أيضاً أساليب غير عربية؛ وهذا الكلام لا تبرره ولا شاهد عليه يؤيده، فالقرآن كلام الله تعالى وليس من صنع البشر ولا من أساليبهم.

تناول ويلش في هذا الموضوع دعوى أن القرآن يحتوى على ألفاظ غير عربية وهذه دعوى قديمة قدم القرآن نفسه، فهي من الدعاوى التي أثارها خصوم الإسلام الأولين ضد القرآن الكريم وسجلها الكتاب العزيز مصحوبة بالرد عليهما يقول تعالى: ﴿وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْلَا فُصِّلَتْ آيَاتُهُ أَعْجَمِيًّا وَعَرَقَ﴾ (فصلت: ٤٤).

يقول ابن عطية في التعليق على هذه الآية: إنما نزلت بسبب تخليط قريش في أقوالهم من أجل الحروف التي وقعت في القرآن وهي ما عرب من كلام العجم كالسجين، والإستيرق ونحوه فقال ولو جعلنا هذا القرآن أعجميا لا يبين لقالوا واعتراضوا لولا بيت آياته<sup>(٢)</sup>.

(١) عبدالرحمن بدوى . دفاع عن القرآن ص ١٤٥ ، ١٤٦ .

(٢) المحرر الوجيز ١٣/١٢٥ .

يفهم من عبارة ابن عطية أنه كان من يجزم بوجود ألفاظ أعممية في القرآن الكريم، هذا أولاً، وأما ثانياً فإن قول خصوم القرآن بأن بعض كلماته أعممية لا دليل عليه، وذلك لأنهم لم يكونوا من أهل اللغات، ولا لهم اطلاع على آداب الأغمار حتى يكونوا مؤهلين لإطلاق مثل هذا الحكم، ولا كان محمد كذلك من يعرف لغات أجنبية حتى توجه له مثل هذه التهمة، إن هناك أدلة من الشعر العربي على وجود مثل هذه الألفاظ التي تعلقوا بها في اللغة العربية فلماذا إذن لم يوجهوا الاعتراض نفسه للشعراء الذين استعملوها قبل نزول القرآن، إذا كانت المسألة مسألة غيرة على اللغة أو ادعاء عدم فهم بعض مفردات القرآن؟

واضح من كلام ابن عطية ومن الإحصاء الذي قدمه السيوطي في الإتقان أن القرآن، إذا صحت دعوى الأخذ من لغات أخرى، إنما استعمل ألفاظاً، مجرد ألفاظ، من بعض اللغات غير العربية والتي كانت مستعملة بلا شك بين العرب، ولو اعتمدنا ما سجله علماء المسلمين أنفسهم من ألفاظ غير عربية لما تجاوزت هذه الألفاظ المائة. وهذه نسبة ضئيلة جداً إذا قورنت بمجموع ألفاظ القرآن البالغة ٩٧٤٣٩ لفظة. وقد بالغ المستشرقون كثيراً في الحكم على كثير من ألفاظ القرآن بأنها أعممية، وذلك ب مجرد وجود تشابه حرف أو صوتى بين بعض ألفاظ القرآن وألفاظ لغات أخرى، حتى لقد جعلوا كلمة الإسلام نفسها آرامية مشتقة (Taryumic Aramico) والتي تعنى في أصل وضعها السلام أو تحقيق السلام. كما زعموا أن محمداً لحرصه على تمييز رسالته عن اليهودية والنصرانية قد أعطى الكلمة معنى آخر، قالوا ذلك انطلاقاً من دعوى أعممية بعض ألفاظ القرآن التي روج لها خصوم الوحي بـمكة، ورد القرآن عليهم في ذلك كما مر بنا؛ وأن بعض الروايات جاءت بأقوال لبعض الصحابة تفيد وجود بعض ألفاظ غير عربية في القرآن، اجتهد علماء المسلمين في دراسة مفردات الكتاب العزيز وتتبع غرائبه ومصادرها سواء من حيث لهجات العرب أو من حيث لغات الشعوب غير العربية فقد ألف السيوطي كتاباً بعنوان "المذهب فيما وقع في القرآن من المعرف" اختصره في كتابه "الإتقان" في علوم القرآن<sup>(١)</sup>.

ومن قبيله كتب أبو حاتم الرازى كتاب "الزينة في الألفاظ الإسلامية"، وألف الجوالىقى كتاب "المعرف". وقد استفاد السيوطي من هذين الكتابين كثيراً في "الإتقان"؛

(١) انظر ١٢٠ / ١٥٠.

وألف الراغب الأصفهانى كتاب "المفردات"؛ كذلك ألف العلماء فى غريب القرآن ويقصد بغريب القرآن تلك الألفاظ أو التراكيب التى تحتاج إلى إعمال الذهن والغوص على المعنى البعيد، كما جاء فى الحديث عن أبي هريرة: "أعربوا القرآن، والتمسوا غرائبه"؛ ومن أشهر المؤلفين فى ألفاظ غريب القرآن أبو عبيدة والعزىذى الذى عكف على تأليف كتابه مع شيخه، ابن الأنبارى خمس عشرة سنة<sup>(١)</sup>.

بدأ الكاتب حديثه بالإشارة إلى آراء العلماء المسلمين فى موضوع اشتتمال القرآن على ألفاظ غير عربية، حيث انقسم علماء المسلمين فى هذا الصدد إلى فريقين: الأول ينكر إنكاراً جازماً أن يكون فى القرآن ألفاظ غير عربية، ومنهم الإمام الشافعى الذى ينتصر للغة العربية ويعتبرها أوسع اللغات التى لا يمكن أن يحيط بها إلا نبي مرسلاً، ويقول "إن القرآن يدل على أنه ليس فيه من غير لغة العرب وأن القائلين بهذا وجدوا من يتلقفه منهم"<sup>(٢)</sup>.

ومن هذا الفريق أبو عبيدة والقاضى أبو بنكر وابن فارس، وشاهد هؤلاء العلماء على عربية القرآن الحالصة قوله تعالى: ﴿ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ (يوسف: ٢) وغيرها من الآيات التي أشرنا إليها فى مواضع أخرى من هذا البحث ولا داعى لتكلزارها.

شدد هؤلاء العلماء فى النكير على من قال إن فى القرآن ألفاظاً أعمجية، ووجه ابن حير ما ورد عن ابن عباس وغيره من رد بعض ألفاظ القرآن إلى أصول فارسية أو جبانية أو نبطية أو نحوها بأن هذا إنما وقع فيه الاتفاق بين اللغات، فتكلم بلغته بعض الشعوب.

وعمل غير الطبرى اشتراك بعض اللغات فى بعض الألفاظ مع العربية بأن العرب العاربة التى نزل القرآن بلغتهم كانوا يحتكون ببعض الشعوب غير العربية فى أشعارهم وربما خالطوا بعضهم فلعلوا من لغاتهم ألفاظاً غيرها بعضها بالنقض من حروفها واستعملتها فى أشعارها ومحاورها حتى حررت مجرى العربى الفصيح، ووقع بها البيان، وعلى هذا المد نزل القرآن.

وفريق ثالث يقول إن كل ألفاظ القرآن عربية صرفة ولكن ربما غابت بعض

(١) السبوطي. الإتقان ٣/٢ وما بعدها.

(٢) انظر: الرسالة ٢٦ - ٢٧.

معانيها أو بعض أصولها عن بعض العلماء فابن عباس وهو من هو في تفسير القرآن قد خفى عليه معنى بعض الكلمات مثل "فاطر" و"فاتح" كما خفية كلمة "أبا" عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه.

نقول إن ابن عباس وعمر بن الخطاب ربما طلبوا معنى زائداً في اللفظة لكنهما كانا يعرفان بلا شك المعنى اللغوي العام للكلمة والذى يعرفه أهل اللغة. وفي قرينة هذا الكلام نجد من المفيد أن نشير إلى قول ابن جنی في تفسير قوله تعالى: ﴿قَالُوا يَمْوَسَ إِمَّا أَنْ تُلْقِيْ وَإِمَّا أَنْ تَكُونَ تَحْنُّ الْمُلْقِيْنَ﴾ (الأعراف: ١١٥) إنا نعلم أن السحررة لم يكونوا أهل لسان (أى أهل بلاغة) فنذهب بهم هذا المذهب "أى في البلاغة لقولهم "إما أن تلقي" بدلاً من "إما أن تلقي"، ثم قال "بأن جميع ما ورد في القرآن حكاية عن أهل اللسان غير العربي لم تجر على لغة المعجم إما هو معرب عن معانيهم وليس بحقيقة ألفاظهم<sup>(١)</sup>". ويعمل القائلون بوجود ألفاظ غير عربية في القرآن الكريم بقولهم إن ذلك لا يصادم قوله تعالى: ﴿قُرْءَانًا عَرَبِيًّا﴾ (يوسف: ٢) وقوله: ﴿بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ﴾ (الشعراء: ١٩٥)، وقوله: ﴿وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينٌ﴾ (النحل: ١٠٣)، وقوله: ﴿وَلَوْ جَعَلْتُهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْلَا فُصِّلَتْ آيَاتُهُ أَعْجَمِيًّا وَعَرَبِيًّا﴾ (فصلت: ٤٤)، وذلك لأن وجود كلمات يسيرة غير عربية في القرآن لا يجعله غير عربي، كما أن القصيدة الفارسية لا تخرج عن كونها كذلك لوجود لفظة أو لفظتين عربيتين فيها.

ولقد ذهب بعض العلماء إلى أوسع من ذلك حيث يقول ميسرة التابعى الجليل فيما أخرجه ابن حجرير أن "في القرآن من كل لسان". وروى مثل هذا الكلام ابن حمير ووهب بن منبه، وحججة هذين الأخيرين أن القرآن قد حوى علوم الأولين والآخرين وأنباء كل شيء، وكان ولابد أن تقع فيه الإشارة إلى أنواع اللغات والألسن لتم له هذه الإحاطة؛ لذلك اخترت له من كل لغة أعندها وأخفتها وأقرها إلى استعمالات العرب.

وصرح ابن النقيب بأن اشتتمال القرآن على ألفاظ غير عربية يعتبر من خصائصه التي تميزه على سائر الكتب المنزلة حيث كانت هذه الكتب تنزل بلغة واحدة هي لغة المخاطبين لكن القرآن قد احتوى على جميع لمحات العرب ولغات غير العرب كالروم والفرس والأحباش وغيرهم.

ونرى أن أصحاب هذا الرأى قد توسعوا وبالغوا فيه فجعلوا القرآن معرضًا للغات وهو مالاً تتفق معهم فيه، فالقرآن إذا عرض على غير العرب لم يفهموه ولم يستطيعوا أن

(١) السيوطي (ت ٩١١ هـ) معرك الأقران في إعجاز القرآن ١ / ١٠ .

يتبيّنا حتى معانٍ بعض الألفاظ بما فيها تلك الألفاظ التي يدعى أنها غير عربية، وكون القرآن حاوياً لكل شيء لا يستدعي اشتغاله على ألفاظ غير عربية وإلا لوجب أن يضم أيضاً ألفاظاً هندية وصينية وغيرها مما قد يعد بالآلاف من لغات العالم ولهجاته.

ثم إن النّفظ القرآن في بعض الحالات يعتبر لفظاً متّحولاً، بمعنى أنه يحمل معنى جديداً ويعطى مفهوماً جديداً بحسب السياق في الآية أو مجموعة الآيات.

إن هذا الأمر على فرض وقوعه لا يحتاج في نظرنا إلى مثل هذه التعليلات فالله أعلم حيث يجعل رسالته، وحيث يختار لغة هذه الرسالة. ويذهب الخوئي أيضاً إلى وجود ألفاظ غير عربية في القرآن، ويرد على القائلين بأن الألفاظ الأعجمية ليست في فصاحة الألفاظ العربية، قائلاً بأنه إذا اجتمع فصحاء العالم ورغبوا في أن يستبدلوا لفظ "إستبرق" بكلمة أخرى لکاعوا وما استطاعوا؛ وذلك لأنّه ألطف في موضعه وأخف وأرق في أذن سامعه. وليس في لغة العرب ما يقوم مقام لفظه، ولو عبرنا عنه بالكلمات بدل لفظ الواحد ذهبت عنه الفصاحة جملة، لأن الشّيّاب المصنوعة من الحرير عرفها العرب من الفرس. ولم يكونوا يعرفونها ولا يصنعونها ولا وضعوا للديباج التخزين اسماء، وإنما عربوا ما سمعوا من العجم، واستغنووا به عن الوضع لقلة وجوده عندهم وندرة جريانه على ألسنتهم<sup>(١)</sup>. ومن المهم أن نلتفت النظر إلى أن كلمة "إستبرق" اسم لمدة معينة ويفاصلها لفظة حرير في اللغة العربية وقد استعملتها القرآن أيضاً في وصف لباس أهل الجنة في قوله تعالى: ﴿وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ﴾ (الحج: ٢٣)، إلا أن العرب قد ترکوا كلمة "إستبرق" على ما هي عليه في أصلها كدلالة على نوع خاص من الحرير وهذا لا يعني خلو العربية من مثلها.

وبعد أن استعرض أبو عبيد القاسم بن سلام أقوال العلماء في المسألة توسيط في الأمر فقال إن هذه الأحرف أصواتها أعمجمية كما قال الفقهاء (يعني بعضهم)، لكنها وقعت للعرب فعرّبها بألسنتها، وحوّلتها عن ألفاظ العجم إلى ألفاظها، فصارت عربية، ثم نزل القرآن وقد احتلّت هذه الحروف بكلام العرب، فمن قال إنها عربية فهو صادق ومن قال أعمجمية فصادق أخذ بهذا القول الجواليقى في "العرب"، وابن الجوزى في "المدهش"، وآخرون غيرهم<sup>(٢)</sup>.

(١) الإنقان جـ٧، ١٠٨، ووردت الكلمة إستبرق في قوله تعالى: ﴿أُولَئِكَ هُمْ جَنَّتُ عَذْنٍ تَجْرِي مِنْ خَيْرٍ الْأَمْبَرَ مَخْلُونَ فِيهَا مِنْ أَسْوَدِهِنَّ وَلَبَسُونَ بَيْنَاهَا حَصْرًا مِنْ سُنْدَسٍ إِسْتَبْرِقٍ﴾ (الكهف: ٣١).

(٢) السيوطي، الإنقان ٢/ ١٠٨.

ومهما قيل فإن القرآن لا يمكن أن يفهم إلا من جهة لغة العرب ولا سبيل إلى طلب فهمه من غير هذه الجهة، وكونه يشتمل على ألفاظ أعمجمية أو لا يشتمل أمر ينبغي أن لا توقف عنده، وبخاصة إذا كان العرب قد تكلمت بهذه الألفاظ وجرت في خطابها وفهمت معناها وصبرتُها من كلامها من قبل أن ينزل القرآن الذي جاء كله على أساليب العرب ومعانيهم وقواعد لغتهم<sup>(١)</sup>.

على أنه يمكن القول بالإضافة إلى ما سبق، أن هذه الألفاظ المشتركة بين العربية وبعض اللغات الأخرى من غير العربية إنما جاءت من اللغة الأولى التي علمها الله تعالى لآدم عليه السلام كما في قوله تعالى: «وَعَلِمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهَا» (البقرة: ٣١) يتضح هنا غاية الوضوح إذا عرفنا أن الألفاظ العربية في القرآن والتي قال البعض بأعجميتها كلها أسماء أشياء أو أشخاص، وإنه من المحتمل والمقبول أيضاً أن تكون هذه الأسماء أو الألفاظ عربية في الأصل ثم انتقلت منها إلى هذه اللغات ثم عادت فيما بعد إلى أصلها.

والعجب أن بعض الروايات ترد علينا بالحكاية عن توقف ابن عباس في معنى لفظة ما. وفي الوقت نفسه تجيء روايات أخرى عنه بتفسير هذه اللفظة بعينها، ومسائل تافع بن الأزرق خير شاهد على ذلك.

و قبل أن نأخذ أمثلة من هذه الألفاظ التي قيل بأنها أعممية نحب أن نذكر أن علماء المسلمين قد وصلوا بهذه الألفاظ إلى نحو مائة و تسع عشرة كلمة، وقد عدّوها الزركشي خمسة وعشرين لفظاً، وأمّا اللغات التي جاءت منها هذه الألفاظ فهي اليونانية، والفارسية، والعبرية، والأمهرية، والمندية، والقبطية؛ وعدّ السيوطي مائة و تسع عشرة كلمة؛ ولكن المستشرق ولثيل يصراً بها مائتين وخمسة و سبعين لفظاً!

نستعرض الآن بعض الألفاظ التي يقال لها أعممية. ثم نبين بالدليل وجودها في اللغة العربية قبيل نزول القرآن واستعمال الشعراء والأدباء لها.

لفظة "آية" على سبيل المثال التي ردها المستشرق إلى أصل غير عربي كما مر بنا استعملها النابغة الذبياني في شعره، يقول من قصيدة له.

توهمت آيات لها فعرفتها لستة أعوام وذا العام السابع<sup>(٢)</sup>  
وكلمة "حناناً" تعرفها العرب؛ استعملوها ورققة بين نوافل، بمعنى "البركة أو الرمز"

(١) الشاطئ، المواقفات ٤٩/٢، ٥٠.

(٢) شيخ رضي الدين بن الحسن الأشترا باذى التحوى (ت: ٦٨٦) شرح شافية ابن الحاجب. مع شرح شواهد لعبد القادر البغدادي صاحب حزانة الأدب تحقيق محمد نور الحسن و محمد الزفاف و محمد محي الدين عبد الحميد دار الفكر ١٣٩٥ - ١٩٧٥ ص ١٠٨.

الطيب؟؛ حَدَّثَ ابْنُ إِسْحَاقَ عَنْ هَشَامَ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: "كَانَ وَرْقَةَ بْنَ نُوْفَلَ يَمْرِغُ بِلَالَ وَهُوَ يَعْذَبُ، وَيَقُولُ أَحَدٌ، أَحَدٌ، فَيَقُولُ "أَحَدٌ" يَا بِلَالٌ ثُمَّ يَقْبِلُ عَلَى أُمِّيَّةَ بْنَ حَلْفَ، وَمَنْ يَصْنَعُ ذَلِكَ بِهِ مَنْ بَنِي جَمْعٍ فَيَقُولُ، أَحَلَفُ بِاللهِ لَئِنْ قَتَلْتُهُ عَلَى هَذَا لَا أَتَخْدِنُهُ حَنَانًا" <sup>(١)</sup>.

وليس يُعرض على ذلك بأن ورقة كان نصراً وربما كان يعرف لغة غير العربية فأخذ منها هذه الكلمة إذ أنه لم يرد أَبْلَةً أَنْ ورقة كان يعرف لغة غير اللغة العربية. وعلى فرض معرفته، وهو افتراض بعيد لِلْغَةِ غَيْرِ عَرَبِيَّةٍ، فإن ذلك لم يشتهر عنه ثم إنه كان يتكلم مع عرب لا يفهمون غير لغتهم والمرء إنما يتكلم لِفُهْمِهِ، واللغة إذا لم تستعمل ماتت واندثرت، سواءً بالنسبة للفرد أو الأمة.

والحنان هو العطف والرحمة قال عكرمة "وَحَنَانًا مِنْ لَدُنِنَا" أَى رحمة من عندنا؛ وقال مجاهد هو تعظيم من الله تعالى. حنانك حنانيك والعرب تقول "وَحَنَانَكَ يَا رَبَّ وَحَنَانِيْكَ" وهما لغتان من حنانيك. قال الكميـت:

حَنَانِيْكَ رَبُّ النَّاسِ مِنْ أَنْ يَغْرِيَ كَمَا غَرَّهُمْ شَرُبُ الْحَمَاءِ الْمُنْضَبِ  
وَقَالَ أَبُو عَبِيدَةَ ﴿وَحَنَانَا مِنْ لَدُنَّا﴾ أَى رحمة من لدنـا؛ وأنشد لامرئ القيـسـ:

وَيَنْحَهَا بْنُ شَحْنَى بْنُ جَرْمٍ مَعِيزُهُمْ حَنَانَكَ ذَا الْحَنَانَ  
وَمِنْ شِعْرِ الْطَّرْمَاحِ أَوْ طَرْفَةَ بْنِ الْعَبْدِ:

وَيُؤَذِّيْهِمْ عَلَى فَتَاءِ سَنِيْ حَنَانَكَ يَا ذَا الْحَنَانَ

أَبَا مَنْدَرِ أَفْنَيْتَ فَاسْتَبِقْ بَعْضَنَا حَنَانِيْكَ بَعْضُ الشَّرِّ أَهُونُ مِنْ بَعْضِ <sup>(٢)</sup>

والوارد منها عن ابن عباس روايتان قال في إحداهما لا أدرى؛ وفي الأخرى أنها تعنى الرحمة. وأوردوا عنه أنه كان يقول: "كُلُّ الْقُرْآنَ أَعْلَمُهُ إِلَّا أَرْبَعًا ﴿غِسْلِينِ﴾ <sup>(٣)</sup>، و﴿وَحَنَانَا﴾ <sup>(٤)</sup>، و﴿أَوَّلَهُ﴾ <sup>(٥)</sup>، و﴿الْرَّقِيمَ﴾ <sup>(٦)</sup>". وتوَقَّفَ ابن عباس في معانـى هذه الكلمات ربما كان في أول الأمر، وربما كان ذلك احتياطاً زائداً منه لئلا يقع في محظور أو يقول

(١) سيرة ابن هشام ١ / ٢٧٧ ومعنى قول ورقة "لَا تَخْدِنَهُ حَنَانًا" أَى لَا تُنْكِنَنْ بِقِرْهِإِذَا مَاتَ شَهِيدًا .

(٢) ابن أبي حاتم. كتاب الريبة ١ / ١٢١ .

(٣) الحافظ: ٣٦ .

(٤) مريم: ١٣ .

(٥) التوبـة: ١١٤ ، هود: ٧٥ .

(٦) الكـهـفـ: ٩ .

شيئاً بخلاف مراد الله تبارك وتعالى كما ذكرنا من قبل، هذا مع أنه فسرها على ما جاء في إحدى الروايتين وينبغي أن نأخذ في الاعتبار أن توقف ابن عباس فيها ليس معناه أن الكلمة غير عربية؛ فقد أورد ابن الصلاح في مقدمته بإسناده عن على كرم الله وجهه أنه سُئل عن معنى "الحنان المنان"، فقال: "الحنان من يُقبلُ على من أعرض عنه، والمنان الذي يبدأ بالنواول"<sup>(١)</sup> وأثبت علماء اللغة أن لفظة "حنان" وجود في اللغة العربية والسريانية والعربية الجنوبيّة القديمة<sup>(٢)</sup>.

كلمة "تحت" قالوا هي بالنبطية بمعنى بطن؛ ولما وجدوا الكلمة بهذا المعنى تتطابق أكثر على الآية ﴿فَنَادَهَا مِنْ تَحْتِهَا﴾ أي من داخل بطنها تكلفوها القول بأن الكلمة نبطية وقالوا أن الذي ناداها هو عيسى عليه السلام وهو في بطنها، وبالتالي صرفوها هذا الكلام عن جبريل عليه السلام، ومن هنا قالوا إن مريم لم تكن نبية ولم يخاطبها جبريل وفي هذا تكفل أيضاً ففي السورة نفسها أن جبريل كما كان يخاطب الأنبياء بالوحى، تمثّل لمريم بشرًا سوياً وكلمها وبشرّها وراجحه وطمأنها؛ ثم إن كلمة "تحت" إذا فسرت بطن لا يستقيم المعنى، إذ لم يعرف أن المسيح تكلم وهو في بطن أمه، والذي يثبت له القرآن وكذلك السنة هو معجزة الكلام في المهد، لا في البطن. وما تفید معرفته في هذه القرينة، أن الصارى لا يعتقدون في أن المسيح تكلم في المهد، كما جاء في القرآن، ويقولون إنه لا يوجد شيء يثبت ذلك في كتبهم، مع أن كتبهم لا تحتوى إلا على القليل من حياة المسيح عليه السلام، وهذا القليل لا يمكن أن يثبت في حد ذاته الوجود التاريخي للمسيح، لذلك فقد شكك كثير من الكتاب الغربيين في وجود السيد المسيح عليه السلام.

وهذا ما يقرره ابن عباس. ثم إن كلمة "تحت" لا تفید غير الجهة التي هي أسفل والمنادي الذي كان ينادي على مريم أنه كان إما هو الملائكة جبريل والذى كان في مكان أخفض من مكانها<sup>(٣)</sup> أو كان عيسى عليه السلام هو الذي ناداها يطمئنها، وهذا غير ممتنع وقوعه قبل معجزة المهد إذ أن إشارة مريم، عند تعير أهلها لها، كانت إلى عيسى، وفي كلام عيسى في المهد ما يوحى بأن حادثة مائلة قد وقعت للطفل، وقد كانت مريم متأكدة أنه عندما أشارت لهم إليه انه سينطق براءتها كما نطق بتسليتها.

أما الكلمة ﴿قِطْنَا﴾ (ص: ١٦) فقد عدها القاسم أبو عبيد بن سلام نبطية وهي

(١) انظر ص ٤٤٥. وانظر ابن عطية المحرر الوجيز ٩/٤٣٧ والإتقان ١/٨٥ وديوان طرفة قافية الصاد.

(٢) انظر عبد الصبور شاهين القراءات القرآنية ص ٣٥١.

(٣) المحرر الوجيز ٩/٤٥٧.

عربية، واستشهاده عليها ابن عباس بقول الأعشى شعرًا:

وَلَا الْمَلِكُ النَّعْمَانُ يَوْمَ لَقِيهِ  
بَنْعَمَتْهُ يَعْطِي الْقَطْوَطَ وَيَطْلُقُ<sup>(١)</sup>

فقد جاءت الكلمة بصيغة الجمع في شعر الأعشى ومعنى ذلك أنها عربية أصلية.

وكلمة "سنا" في قوله تعالى: ﴿يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ يَذْهَبُ إِلَى الْأَبْصَرِ﴾ (النور: ٤٣)،

قال ابن عباس هي في العربية يعني الضوء واستشهاده على ذلك يشعر أبي سفيان بن الحارث:

يَدْعُوا إِلَى الْحَقِّ لَا يَعْنِي بِهِ حَوْلًا<sup>(٢)</sup> يَجْلُو بِضُوءِ سَنَاهُ دَاجِي الظُّلْمِ

وعلى الرغم من هذا فقد عدّها ابن حجر في منظومته من الألفاظ غير العربية<sup>(٣)</sup>.

وكلمة ﴿الْأَيْمَمِ﴾ قال ابن الجوزي معناها بالزنجية موجع وقال شيزلة هو بهذا المعنى

في العبرانية، وقال ابن عباس هي عربية مستشهاداً بقول الشاعر:

نَامَ مِنْ كَانَ خَلِيلًا مِنْ أَلْمٍ<sup>(٤)</sup> وَبَقِيتِ اللَّيْلَ طَوْلًا لَمْ أَنْمِ

وكلمة ﴿وَرَزَ﴾ في قوله تعالى: ﴿كَلَّا لَا وَرَزَ﴾ (القيامة: ١١) عربية ليس إلا،

استشهاد ابن عباس على عربيتها بقول الشاعر:

مَا فِي السَّمَاءِ مِنْ الرَّحْمَنِ مَرْتَدٌ<sup>(٥)</sup> إِلَيْهِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ وَرَزَ

والوزر الملحأ على أي نحو كان؛ قال ابن الجوزي في فنون الأفنان من المعرفة لفظه.

وقال الواسطي معنى ﴿رَمَّا﴾ في قوله تعالى: ﴿قَالَ إِيَّاكَ أَلَا تُكَلِّمُ النَّاسَ ثَلَاثَةَ

أَيَّامٍ إِلَّا رَمَّا﴾ (آل عمران: ٤١) تحريك الشفتين بالعربية<sup>(٦)</sup>؛ وذكر عن ابن عباس أنه يعني الإيماء في العربية، وهو أدق تأدية في اللغة العربية في المعنى، لأن الإشارة تكون بالشفتين وباليد ونحو ذلك، بحسب اصطلاح الناس وتعارفهم فيما بينهم؛ ولعل الواسطي تكلّف رد الكلمة إلى العربية، لأنها جاءت في الحديث عن نبي الله زكريا الذي كان يعمل بين اليهود، فظن لذلك أن الكلمة عربية.

ومن الألفاظ التي قيل فيها أيضًا أنها غير عربية ﴿ءَانِ﴾<sup>(٧)</sup>

(١) ديوان الأعشى قافية القاف وكتاب الزينة ٦٣.

(٢) الزينة ٦٣.

(٣) الإتقان ١٣/٢.

(٤) كتاب الزينة ٦٤.

(٥) ابن الجوزي. فنون الأفنان ص ١١.

(٦) الرحمن ٤٤.

ذكر أبو القاسم أن لفظ "إناء" معناه الشيء الذي انتهى حره وقال ابن عباس

اللفظة عربية بمعنى كل ما انتهى طبخه وحره واستدل عليه من شعر العرب بقول التابعة:

ويختضب لحية غدرت وحانـت بأحمر من نجـيـع الجـون آـن<sup>(٣)</sup>

وكلمة "القسط" و"قسطاس" التي أوردها السيوطي بين الكلمات التي قيل إنها

أعجمية، وقال إن معناها العدل بالرومية<sup>(٤)</sup>؛ نرى أنها عربية وقد استعملها أبو طالب قبل

الإسلام في شعر له<sup>(٥)</sup> وفي هذه القرية نذكر أن فولر (Vollers) قد اقترح أن الكلمة

مأخوذة من أصلٍ يوناني، وما مشتقان من كلمة "dikartes" (ZDMGI, 63)؟

واقترح منجانا (Mingana) أنها مشتقة من الكلمة اليونانية "extes" بمعنى مكياً؛ وقد

خطأ عبد الرحمن بدوي هذين المستشرقين فيما ذهبوا إليه وقال الأصح هو أن الكلمتين

مشتقتان من الأصل اللاتيني (Justitia or Justus) (العادل أو العدالة)<sup>(٦)</sup>.

وهكذا يقال في هذه الألفاظ التي يقال أنها غير عربية مثل "درست" و"نور" مثل

على أنه يمكن أن نفسر هذا التشابه بين بعض الألفاظ القرآنية والألفاظ الأعجمية، بأن

هذه الألفاظ ربما وصلت إلى اللغة العربية من وقت طويل حتى استحالت بالتقادم والشيوخ

والاستعمال عربية وإذا فقول القرآن عن نفسه أنه نزل بلسان عربي مُبين صادق كل

الصدق. وحقيقة على كل دارس منصف، أن لا يقول في القرآن غير ما قال القرآن في لغته

وعن نفسه.

ويمكن كذلك أن يقال إن ما في القرآن مما يظن أعجميته قد يكون مما تشابه في

اللغات كما يقع التشابه بين المخلوقات، ويجب أن يكون واضحًا هنا أن القرآن لم ينقل

فقرات وتراث أو أساليب لغة أخرى؛ وإنما نقل مجرد ألفاظ إذا صح ذلك؛ وقد رأينا أن

هذه الألفاظ كلها يمكن بسهولة أن ترد إلى مصدرها في اللغة العربية وأن الذين قالوا أن في

القرآن من كل اللغات ربما قصدوا بذلك اللهجات العربية وقد بينا أن العرب يسمون

اللهجة باسم اللغة.

وربما كان قول القرآن ﴿أَعْجَمَىٰ وَعَرَقَىٰ﴾، وقول بعضهم بأن في القرآن أعجمي

(١) الفاشية: ٥

(٢) الأحزاب: ٥٣

(٣) ديوان التابعة قافية النون.

(٤) الإتقان: ١١٥/٢.

(٥) انظر: سيرة ابن هشام ١/٢٢٦، ٢٤٩.

(٦) دفاع عن القرآن ١٤٨-١٤٧.

أفهم عنوا بذلك أن القرآن كان يشتمل على الغريب غير المفهوم بدهاية على سبيل المثال فإن كلمة تحت استعملت في مواضع أخرى في القرآن، وليس في سورة مريم فقط وهي في كل هذه الموضع تحمل معنى يخالف معنى الكلمة في النطريّة. ثم إن علماء اللغات الذين لاحظوا هذا التماثل الحرف أو الصوتي بين الكلمتين لم يقدموا لنا دليلاً على جواز استعارة العربية لهذه الكلمة أو تلك، وتبقى نقطة أخرى مهمة ينبغي أن لا تفوتنا ونخن على طريق الخروج من هذا الموضوع وهي أنه، كيف يجوز لنا أن نفسر كلمة "تحت" بمعنيين مختلفين، وهو مذكورتان في آية واحدة وسياق واحد وقرينة واحدة: «فَنَادَاهُمْ مِنْ تَحْتِهَا أَلَا تَخْرُجُ قَدْ جَعَلَ رَبُّكُمْ تَحْتَكِ سَرِّيَا» (مريم: ٢٤).

فكلمة "تحت" في الآية تفيد التحتية في المكان في كلا الموضعين؛ وهو كقوله تعالى حكاية عن فرعون: «وَهَذِهِ الْأَنْهَرُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِي» (الزخرف: ٥١).

وكلمة "غير" قالوا هي الحمار في العربية؛ وهي في العربية الجمل، والقرآن أدق في استعمال كلمة "غير"، إذ استعملها بمعنى الجمل، وهو ما يناسب الإسرائيليين البدو الرُّحْلَ؛ أما كلمة "حَمَار" التي فضلها كُتاب العهد القديم كبدليل للكلمة "غير". فخطأ تاريخي لأن "الحُمَار" حيوان حضري، وليس هو من حيوانات الصحراء<sup>(١)</sup>.

وكلمة "يَسِّم" ليست إلا عربية من "يَمَّمَتْ" و"يَمِّمَتْ" أي قصدت<sup>(٢)</sup>؛ ومنها "الْيَمِّمَمْ" وأطلق اليَم على الجهة والناحية، واليَمَّة بمعنى الناحية، وربما سمى النيل باليم لهذا المعنى لأن المصريين كانوا يسكنون على ضفافه، ويؤمنون أي يقصدونه دائمًا، فمنه مأوههم، ومنه زرعهم، ومنه مرعاهم وبعض طعامهم؛ وكل مظاهر حياتهم إنما ارتبطت بالنيل ودارت حوله؛ ولعل ذلك مما اتفقت في حرسه أو بعض حروفه بعض اللغات الإنسانية فكلمة "park" "بارك" مثلاً تعني حديقة، أو موقف للسيارات في الإنجليزية؛ وهي في العربية تعني بَرْكَ الجِمال، أو المكان الذي تَبَرَّكَ فيه الجِمال؛ وكلمة (near) تعني "قريب" في اللغة الإنجليزية، وهي لو كتبت حسب رسماها الصوتي بالحروف العربية، تعني عبودية أو ضغط، يقال خلع نير الاستعمار؛ وكلمة "jop" "جُوب" بضم الجيم القحطانية تعني "بعر" في العربية، ولكنها تعني "وظيفة" بالإنجليزية؛ وكلمة "fan" "فَان" تعني في العربية زائل أو مُنتهٍ، وفي الإنجليزية تعني صوتياً "مروحة"؛ وكلمة "kill" "كِيل" معناها في الإنجليزية "قتل"، وفي العربية "فوض أمرك إلى الله" وهذا كثير لو تُتبع في اللغات الأخرى.

(١) ابن حيان. البحر المحيط جـ٥ ص ٣٢٦.

(٢) الراغب. مفردات ٨٩٣.

## الفصل الثالث

### الأسجاع والفوائل المتكررة في القرآن

تعرض ويلش هنا لنهایات الآيات القرآنية أو مقاطعها لما لها من وظيفة حيوية في إبراز الشكل الخارجي للعبارة القرآنية، وهذه الظاهرة كما لاحظ الكاتب بحق من الخصائص المميزة للأسلوب القرآني، وهي ترتبط ارتباطاً وثيقاً بطبيعة القرآن الشفهية والاستعمال الشعائري أو النسكي، للقرآن. إن أواخر الآيات تأتي دائماً مسجوعة. ويضيف الكاتب "إنه لا توجد أى محاولة من جهة (واضع القرآن) للالتزام الصفة الشعرية من الوزن والقافية، ببعض قصار السور، ومقاطع من سور الطول تحتوى بقدر كاف على سجع متصل، هذا في حالة عدم مراعاة حركات الإعراب عند نطق الكلمات التي تتفق أواخر حروفها". يعني الكاتب بهذا أنه إذا سُكتْ أواخر هذه الكلمات كما هو الحال عند قراءة سورة الكوثر مثلاً على هذا النحو: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوَافِرَ﴾ فصلٌ لِرِبِّكَ وَأَخْرَى ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ﴾ بتسكين الراءات الثلاث ظهر عندئذ السجع، أما إذا أجرينا فيها عملية الإعراب وقرأناها هكذا: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوَافِرَ﴾ فصلٌ لِرِبِّكَ وَأَخْرَى ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ﴾ بفتح الراء الأولى وتسكين الثانية وضم الثالثة اختفى هذا السجع. وكما في سورة الإخلاص: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾ الله الصمد لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوَلَّ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ﴾ فإذا لو نطقنا الكلمات أحد، الصمد، وأحد الأخيرة جرياً على القاعدة السابقة لاختفى السجع أيضاً.

والكلام نفسه يقال في الآيات الخمس والخمسين التي هي مجموع سورة القمر والتي تنتهي كلها إما بـ"راء" مفردة أو راء مضعفة".

ويلاحظ الكاتب أيضاً أن معظم أسجاع القرآن تختتم بـ"إين" أو "أون" كما في "ستعين"، "وعلمون" أو "عالين" و "يحافظون" بالتبادل.

وتتبع الكاتب ويلش أشكال السجع في الكلمات القرآنية فوجد أن معظمها يسير على النحو الذي أشرنا إليه توا، ثم إن منه ما ينتهي بالحرس "ان" وهو ما يتكرر في سورة

آيتين آتىين كما في سورة الرحمن: «خَلَقَ الْإِنْسَنَ مِنْ صَلْصَلٍ كَالْفَخَارِ وَخَلَقَ الْجَانَّ مِنْ مَارِجٍ مِنْ نَارٍ فَبِأَيِّ إِلَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ» (١٤: ١٦)؛ «مَرْجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لَا يَعْ�ِيَانِ فَبِأَيِّ إِلَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ» (١٩: ٢١).

ويعتبر الكاتب عبارة "فَبِأَيِّ إِلَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ" التي يتكرر بعضها عقب العدد نفسه من الآيات، أو أقل، أو أكثر، "بالقرار" أو "الجملة المترددة"، ومن هذا النوع عبارة: «وَيُلْمِعُ يَوْمَئِيلٍ لِلْمُكَذِّبِينَ» التي تكررت بالطريقة نفسها تقريباً في سورة المرسلات. ويرى أن هذه الجملة المترددة ليس لها إلا صلة ضعيفة، بالمعنى المذكور في الآيات الأخرى، إلى حد أنه من الصعب أن نحكم بأن الآية التالية يجب أن تقرأ كمقدمة أو كتيخة لما سبقها.

بعد هذا التلخيص الموجز ل الكلام المستشرق ويش نعرض باختصار شديد أيضاً لآراء علماء المسلمين حتى نوضح ما أبكيه، ونصحح ما أخطأ فيه أو ضل في شعابه ووهم في شكل أو جوهر خطابه.

قال السيوطي في تعريف الفاصلة: "الفاصلة كلمة آخر الآية كفافية الشعر، وقرينة السجع" (١).

وقال أبو عثمان الدان (ت: ٤٤٤ هـ) "كلمة آخر الجملة".

وقال القاضي أبو بكر: "الفواصل حروف متتشابكة في المقاطع يقع بها إفهام المعان".

وذكر الجعبري (إبراهيم بن عمر ت: ٧٣٢ هـ) أن الفواصل تعرف بطريقين توقيفي وسماعي، أما الأول فما ثبت أن النبي ﷺ وقف عليه فهذا بالتحقيق فاصلة، وأما الثاني ففيما وصله النبي ﷺ دائماً، وما وقف عليه مرة ووصله أخرى حاز أن يكون الوقف فيه لتعريف الفاصلة، أو لتعريف الوقف التام أو للاستراحة.

وأما القياس فما أحق من المتحمل غير النصوص بالنصوص لمناسبة (٢).

(١) الإتقان ١ / ٢٩٠.

(٢) تتصدر نفسه .٢٩١

وأما السجع فمعناه عند أهل اللغة "موالاة الكلام على حد واحد"<sup>(١)</sup> وقال ابن دريد: سجعت الحمام أى ردَّت صوتها وانشد.

طربَ فأبكَلَ الحمام السواجع تَمِيلُ بِهَا صَحْوًا غَصْنُونَ نَوَاعِنَ  
وَمَعْنِي "نَوَاعِنَ" مَوَائِلَ<sup>(٢)</sup>.

اعتراض القاضى أبو بكر الباقلانى على القائلين بالسجع في القرآن محتاجاً عليهم بأنه لو كان القرآن سجعاً لكان غير خارج عن أساليب كلام العرب ولو كان مثلها ومعدوداً فيها لم يقع بذلك إعجاز، ولو جاز أن يقال القرآن سجع معجز جاز لهم أن يقولوا هو شعر معجز، كيف والسجع كان من صناعة الكهان وقد نفاه الله تعالى هو والشعر عن النبي ﷺ وعن القرآن، وقد رده النبي ﷺ ولم يستحسن منه القوم إذ قال: "أَسَجْعٌ كَسْجَعِ الْجَاهِلِيَّةِ" أو "أَسْجَاعَةُ كَسْجَاعَةِ الْجَاهِلِيَّةِ" في رواية أخرى.

يقول الباقلانى "إن الذى يعتبره هؤلاء سجعاً ليس بسجع. وإنما هو شيء على مثاله، لأن السجع من الكلام يكون فيه المعنى تابعاً للفظ الذى يؤدى السجع، والقرآن ليس كذلك لأن اللفظ يقع فيه تابعاً للمعنى".<sup>(٣)</sup>

ويضيف الباقلانى إنه لو كان الذى فى القرآن سجعاً لكان مذموماً مرذولاً لأن السجع له منهجه مرتباً محفوظاً وطريق مضبوطاً إذا أخل به المحدث احتل كلامه وأعتقل حديثه، وجانب الفصاحة، ويكون حينئذ خروج عن قاعدة السجع كخروج الشعر على حكم الوزن والقافية.

والمرجع لما يعتبر سجعاً في القرآن من وجهة نظر القاضى يجده كلاماً متقارب الفواصل، متقارب المقاطع، بعضها يمتد حتى يتضاعف طوله إلى درجة تجعل الفاصلة موافقة للوزن الأول بعد كلام طويل وهذا غير مقبول عند السجاعين، ولا هو محمود منهم. ثم يرد القاضى على المعارضين استشهادهم بأن القرآن يقدم موسى على هارون في موضع ويقدم الثاني على الأول في موضع آخر مراعاة للسجع وتساوی مقاطع

(١) المصدر نفسه ٢٩٢، ٢٩٣، والناتج ٣٧٥/٥ والمحمرة ٩٣/٢ والباقلانى إعجاز القرآن ٨٣.

(٢) السيوطي الإتقان ١ / ٢٩٣.

(٣) الباقلانى إعجاز القرآن ٨٣، ٨٤.

الكلام. فيقول "إن إعادة ذكر القصة الواحدة بألفاظ مختلفة، تؤدي معنى واحداً من الأمر الصعب الذي تظهر به الفصاحة وتبين به البلاغة"<sup>(١)</sup>.

ونحن مع الباقيان في حرصه على تفرد القرآن في المفاهيم والأساليب وفي الشكل وعلى إبعاد أي فكرة قد توحى بصناعته أو التقدم عليه في القيمة الأدبية أو المماثلة له؛ وننفي مع القاضي أن يكون الله تعالى قد ذكر موسى أولاً في موضع، وهارون سابقاً عليه في موضع آخر بغرض المحافظة على وضع السجع من الكلام فقط؛ ولتكننا لا يمكن أن ننفي السجع عن القرآن، أو ثبته ونسميه بغير اسمه، لأن السجع من ذخائر اللغة العربية وسماتها الصوتية، وهو دليل على سعة هذه اللغة ووفرة ألفاظها وتضاعف مفراداتها؛ ثم إنه لا تكاد لغة من لغات العالم تُهمل هذا الجانب الجمالي الظاهري في الكلام تحت أي اعتبار، فالسجع منه ما هو محمود ومنه ما هو مذموم، يُحمد السجع إذا أدى المعنى ولم يجيء متتكلفاً، ولا مبالغًا فيه، أو مقصوداً لذاته؛ ويندم إذا كان مجرد التلاعيب بالألفاظ أو التشدق بالعبارات؛ وإذا كان القرآن قد نفي عن نفسه أن يكون من قبيل كلام الكهان، وأن النبي ﷺ لم يطب له سماع كلام الذين خطابوه بشأن الطفل القتيل لما فيه من سجع، وأنه ﷺ شبهه بسجع الكهان، فليس معنى هذا أن السجع كله مذموم وأن ذمه يكون هكذا مقصوداً لذاته على الإطلاق؛ وإنما من الرشد أن لا نعمم اعتراض النبي ﷺ على المتكلمين بالسجع بحضوره إذ قد يكون السبب خاصاً بهؤلاء المتحدثين ويكون اعتراضه عليه السلام بسبب عدم وضوحهم وعدم مراعاتهم لمقتضى الحال أو لتشريفهم بحضوره النبي ﷺ. وأيًّا كان الأمر فإن الفوائل السجعية في القرآن من تمام جمال كلام الله تعالى، وقد نوع الله عز وجل في نهاياتها ومقدارها بطريقة إعجازية جعلت السجع محموداً، بل تكاد الطريقة القرآنية في استعمال السجع تختلف عنها تواضع العرب عليه واستنوه في كلامهم ولقد كان السجع القرآن ولا يزال عاملاً مهما من عوامل حفظ القرآن الكريم، وتسهيل ذكره، وتحبيب قراءته إلى القلوب وسماعه إلى الآذان والوجدان.

(١) الباقيان. إعجاز القرآن ٨٧.

قال أهل البديع: أحسن السبج ونحوه ما تساوت قرائته، (اقرأ الطور: ١ - ٢)،  
وبليه ما طالت قرينته الثانية (النجم: ١ - ٢ والحاقة: ٣ : ٣٢).

وقال ابن الأثير: الأحسن في الثانية المساواة؛ وإلا فأطول قليلاً؛ وفي الثالثة أن تكون أطول.

وقال بعضهم أحسن السجع ما كان قصيرا للدلالة على قوة المنشى، وأقله  
 كلامتان نحو قوله تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الْمُدَّيْرِ قُمْ فَأَنْذِرْ﴾ وَرَبَّكَ فَكَبِرْ وَثَيَابَكَ فَطَهَرْ  
 وَالْأَرْجَزَ فَاهْجُرْ وَلَا تَمْنَنْ شَكَبْرِ وَلَرِبَّكَ فَاصْبِرْ وَالْمُرْسَلَتَ عَرْفَا  
 فَالْعَصِيفَتَ عَصْفَا وَالْأَنْشِرَتَ نَشْرَا فَالْقَرِيفَتَ فَرْقَا فَالْمُلْقِيَتَ ذَكْرَا عَذْرَا أَوْ  
 نَذْرَا وَالْأَذْرِيَتَ ذَرْوَا فَالْحَمِيلَتَ وَقْرَا فَالْجَرِيَتَ سُرْرَا فَالْمُقَسَّمَتَ أَمْرَا  
 وَالْعَدِيَتَ ضَبْحَا فَالْمُورِيَتَ قَدْحَا فَالْغَيْرَاتَ صُبْحَا فَأَثْرَنَ بِهِ نَقْعَا فَوَسْطَنَ  
 بِهِ جَمْعَا؛ والطويل ما زاد عن العشر كمعظم الآيات؛ وما بينهما متوسط كآيات  
 سورة القمر. وكل هذا أخذناه من القرآن وقادسوه عليه.

أما عن تقليم هارون على موسى في بعض الموضع فحسبه - والله أعلم - أن السحرة أرادوا أن يقولوا لفرعون إن الله هو الذي رَبَّ موسى، لا أنت؛ بدليل مساواة هارون أخيه له في الأدب والقيام بواجب الحق، وفي حسن السمت؛ وهارون لم يدخل قصرك، ولم يُدرج في عشك؛ هذا من ناحية؛ ومن ناحية أخرى، فإنك يا فرعون قد ركزت في عدائك وتعديك على موسى فاكتمته بعمل السحر، وتعلم السحر وتعلمه؛ ولسنا نرى نحن في فعله إلا قوة الله تعالى، تحدي قوى البشر، وتبطل ما تعلمناه وأعتمدنا عليه من سحر مصطنع، أحضتنا لك به رقاب العباد، وزينا لهم به أقوالك وأفعالك حتى قلت أنا ربكم الأعلى، وما علمت لكم من إله غيري.

وقد أحضعننا الله لقوته التي ظهرت على يد هارون الذي لم تحسن به ظناً وأهملته في كل أحاديثك، وعلى يد موسى الذي صورته ساحراً قديراً ماهراً ينزاشك الملك والسلطان فناسب لذلك تقليم هارون على موسى في هذا الموضع بالذات.

وقد يكون السحرة أرادوا تكرير هارون في موقف من مواقف التحدى بين المؤمنين من جانب وفرعون وحاشيته من جانب آخر.

وذكر الزمخشري في الكشاف القدم أن الفواعل لا تكون جميلة ب مجرد الإتقان اللغطي في أواخر الكلمات، لكنها تكون كذلك ببقاء المعانى على سردها، حسب المنهج الذى يقتضيه حسن النظم والثمامه، أما إذا أهملت المعانى وانصب الاهتمام على الألفاظ فقط فلا يكون ذلك من ضروب البلاغة فى شيء<sup>(١)</sup>.

ولذلك يقول الزمخشري إن تغيير نسق الكلام لا يكون لرعاة السجعه؛ وإنما يكون التغيير لها ولشيء غيرها يصاحبها، وقد يكون الأخير هو المراد لذاته وهو ما ذكره أيضاً ابن الصائغ، الذى يقول: "إن التقىتم في ﴿ وَيَا لَآخِرَةٍ هُمْ يُوقَنُونَ ﴾ (البقرة: ٤) ليس ب مجرد الفاصلة بل لرعاية الاختصاص"<sup>(٢)</sup>.  
ونلاحظ أن الفواعل قد تبني على الوقف مع عدم إعمال عوامل الإعراب وهو ما أشرنا إليه من قبل، ولهذا ساع مقاولة المروع بالمحروم وبالعكس كما في قوله: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَاهُم مِّنْ طِينٍ لَّأَرِبَ ﴾ (الصافات: ١١) مع قوله قبلها: ﴿ دُحُورًا وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبٌ ﴾، ﴿ إِلَّا مَنْ حَطَفَ الْحَطْفَةَ فَأَتَبَعَهُ شَهَادَتُ ثَاقِبٌ ﴾.

ومن أنواع السجع، وهو كثير في القرآن، ختم الفواعل بمحروف المد واللين في إلحاد النون؛ قال سيبويه وحكمة ذلك، وجود التمكّن من التطريب عند قراءة القرآن؛ والتطریب عند قراءة القرآن أعنون على حفظه والتأثر به. وإن المعنى في قراءة المشايخ من أصحاب الأصوات الحسنة يحس وكأن الله تعالى، قد وضع شيئاً من إعجاز القرآن في أصواتهم، فهم يستولون به على الألباب ب مجرد قراءتهم؛ ويمكن أن نسمى هنا بالإعجاز الصوتي أو النغمي للقرآن الكريم؛ وقد كان النبي ﷺ يحب أن يسمع القرآن الكريم ووجودوا في أدائه، وزينوه تطريباً وتشويياً (أي طربوا ورجعوا فيه)<sup>(٣)</sup>.  
وحرروف الفواعل إما متماثلة كما في قوله: ﴿ وَأَطْلُورٌ وَكَتِبٌ مَسْطُورٌ ﴾ في رقٍ مَنْشُورٌ ﴿ وَالْبَيْتُ الْمَعْمُورٌ ﴾ وَالسَّقْفُ الْمَرْفُوعٌ ﴿ وَالْبَخْرُ الْمَسْجُورٌ ﴾ (الطور: ٦).

(١) الإتقان ١ / ٣١٤.

(٢) المصدر نفسه ١ / ٣١٤.

(٣) انظر بعثنا عن القرآن الكريم بجريدة "المسلمون" الدولية الصادرة في لندن عام ١٩٨٦ صفحة الدراسة.

وإما متقاربة كما في آيات سورة الفاتحة: ﴿ أَرَحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ مَلِكٌ يَوْمَ  
 الدِّينِ ﴾ وَفِي سُورَةِ قٍ: ﴿ هُقْ وَالْقُرْءَانِ الْمَجِيدِ ﴾ ).  
 قال الإمام فخر الدين وغيره إن فوائل القرآن كلها منحصرة في هذين النوعين  
 أعني المتماثلة والمتقاربة<sup>(١)</sup>.

أما بالنسبة لأحكام الآى أو السبب الذى من أجله جاء التسجع في أواخر الكلمات فإن شمس الدين ابن الصائغ الحنبلي المعروف بابن الغرس (ت: ٧٧٦هـ) قد ألف فيه كتاباً سماه "أحكام الرأى في أحكام الآى" ذكره حاجى خليفة في كشف الطعون، وأخذ منه السيوطى في الإتقان<sup>(٢)</sup>. ومن خلال هذا الكتاب الأخير اطلعنا على أقوال ابن الغرس.

يرى الشيخ ابن الصائغ أن خالفة أصول اللغة من زيادة حرف أو حذف ياء الفعل غير المجزوم أو تقديم العامل على المعمول، أو إيراد أحد القسمين غير مطابق للأخر في القرآن، لا بد له من مناسبة أو علة، هذا أمر تتطلبه اللغة العربية وقد تبع ابن الصائغ مثل هذه الأحكام في القرآن فوجدها نيفاً وأربعين حكماً.

على سبيل المثال لا الحصر، تقديم المعمول على العامل في قوله: ﴿ أَهَنُوا لَاءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴾ (سبأ: ٤) أو على معمول آخر الأصل فيه التقديم كما في قوله: ﴿ لِئِنْرِبِكَ مِنْ إِيَّيْتَنَا الْكُبْرَى ﴾ (طه: ٢٣) إذا أُغُربت "الكبرى" مفعولاً "لنرى".

أو تقديم حبر كان على اسمها، نحو: ﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ (الإخلاص: ٤).  
 تقدير المتأخر في الزمان على المتقدم فيه، مثاله: ﴿ فَلَيَّلَهُ الْآخِرَةُ وَالْأُولَى ﴾ (النجم: ٢٥).  
 جاءت لمناسبة السجعات قبلها وبعدها ومنها تقديم الضمير على ما يفسره  
 مثاله: ﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِفَةً مُوسَى ﴾ (طه: ٦٧).

حذف ياء المنقوص المعرف، نحو: ﴿ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالٌ ﴾ (الرعد: ٩); ﴿ يَوْمَ الْثَّنَادِ ﴾

(غافر: ٣٢).

(١) المصدر نفسه ٣١٤/١، ٣١٥.

(٢) ٢٩٦، ٣٠٢.

حذف ياء الفعل غير المجزوم كما في قوله تعالى: ﴿وَالْيَلِ إِذَا يَسِّرَ﴾ (الفجر: ٤).  
حذف ياء الإضافة كما في قوله تعالى: ﴿فَكَيْفَ كَانَ عَذَابُ وَنْدُرِ﴾ (النمر: ٦); ﴿فَكَيْفَ كَانَ عِقَابُ﴾ (الرعد: ٣٢).  
زيادة حرف المد مثل: ﴿الظُّنُونًا﴾ (الأحزاب: ١٠)، ﴿الرُّسُولًا﴾ (الأحزاب: ٦٦);  
﴿السَّبِيلًا﴾ (الأحزاب: ٦٧)، وصرف ما لا ينصرف نحو: ﴿قَوَارِيرًا﴾ ﴿قَوَارِيرًا﴾  
(الإنسان: ١٥-١٦); وإيشار تأنيث اسم الجنس كقوله تعالى: ﴿أَعْجَازُ نَخْلٍ مُنْقَعِرٍ﴾  
(القمر: ٢٠); أو إيشار تأنيثه كقوله تعالى: ﴿أَعْجَازُ نَخْلٍ مُنْقَعِرٍ﴾ (الحاقة: ٧).  
إيشار أغرب اللفظتين في قوله تعالى: ﴿قِسْمَةً ضَيْرَى﴾ (النجم: ٢٢) ولم يقل  
جاية، وقوله: ﴿لَيَنْبَذَنَّ فِي الْحَطْمَةِ﴾ (الهمزة: ٤)، ولم يقل النار أو جهنم أو سقر أو  
لظى أو هاوية مثلاً، كما ذكر ذلك في سور أخرى لمناسبة الفواصل والأسجاع.  
ومنه الاستغناء بالإفراد عن الثنوية نحو قوله تعالى: ﴿فَلَا يُخْرِجُنَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشَقَّقَ﴾  
(طه: ١١٧) والمقصود فتشقى؛ والكلام لآدم وحواء وهما في الشقاء في الدنيا شريكان؛  
ولتكنا نقول بالنسبة لهذه النقطة الأخيرة إن الجمع بين آدم وحواء في الخروج من الجنة  
متساوي في الخروج عن النعيم وحياة الراحة والخلود إلى حياة التعب والمشاق وإفراد آدم  
بالشقاء في قوله "فتشقى" معنى أكبر من مراعاة المساحة، والمعنى المقصود من وجهة  
نظرنا أن آدم لما سمع لحواء وتأثر بقولها وأكل من الشجرة كان عليه أن يتحمل عبء  
العمل الشاق وحده في الدنيا، هذا بالإضافة إلى أن الله كلف الرجل بالمخاطرة وتحمل  
الصعاب والمشاق في سبيل توفير ضرورات الحياة فشقاء العمل لتحصيل الرزق مسئولية  
آدم لذا ناسب أن يقول "فتشقى" وليس فتشقى، وإن كانت حواء تشقي مع آدم من  
لون آخر لكن هذا هو المعنى المراد والله أعلم بالصواب.

ومنه الاستغناء بالثنوية عن الإفراد كقوله تعالى: ﴿وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ﴾  
(الرحمن: ٤٦)، قال الفراء "جنة واحدة وثناتها لأجل الفاصلة"؛ وهذا التوجيه يحييك في  
صدرى منه شيء؛ إذ لا يمكن جعل الشيء الواحد اثنين من أجل الفاصلة، هذا سبب  
واهٍ وكيف والمتحدث هو رب العالمين، إن المقصود هنا "جنتان" وقد أكد القرآن هذا

العدد في الآيات التالية التي اتصل فيها الحديث عن أوصاف جنتين لا جنة واحدة  
 «ذَوَاٰتٌ أَفْنَانٌ» «فِيهَا عَيْنَانٌ تَجْرِيَانٌ» «فِيهَا مِنْ كُلِّ فَنِكَهٍ رَوْجَانٌ» «وَمِنْ دُونِهَا جَنَّاتٌ»  
 «مُدَّهَّاً مَّتَانٌ» «فِيهَا عَيْنَانٌ نَضَاحَتَانٌ»؛ فالحديث كله في سورة الرحمن عن جنتين  
 وجنتين دون الجنتين.

ولولا أن الله فصل في وصف الجنتين بما يتناسب مع أوصاف جنة الخلد، لقلنا أن  
 إحدى الجنتين تكون في الدنيا إذ في هذه الدار جنة من لم يدخلها لا يدخل جنة  
 الخلد، وهي جنة الرضا ونعميم الحب لذات الله والإخلاص في العمل الذي أمر به رب  
 العالمين، وهناك جنة البرزخ وهكذا، وأمر ما شئ الله تعالى الجنة هنا في قرينة ذكر  
 الرحمن والتذكير بالآله ونعمائه وأيضاً في قرينة الخوف من مقامه: «وَلِمَنْ حَافَ مَقَامَ  
 رَبِّهِ، جَنَّاتٌ»<sup>(١)</sup> والخوف يوصل أصحابه إلى أعلى الدرجات ويتحفهم بجنتين تقابلان  
 الخوف والرجاء في النفس، والخوف والرجاء هما الجناحان الموصلان إلى حضرة القدس  
 وإلى العيم المقيم. وليس معنى "مقام ربه" أن الله مقاماً ومواضعاً كما للعبد، وإنما هو  
 مقام طاعته وموضع حرمته.

على أن هناك لطيفة يمكن أن نتعرف بها على السبب الذي من أجله قال الله في  
 سورة الرحمن «وَلِمَنْ حَافَ مَقَامَ رَبِّهِ، جَنَّاتٌ»<sup>(٢)</sup> وفي سورة النازعات: «وَأَمَّا مَنْ حَافَ  
 مَقَامَ رَبِّهِ، وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهُوَى»<sup>(٣)</sup> فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأْوَى<sup>(٤)</sup> (٤٠ - ٤١)، نقول  
 ليس السبب في الإفراد هنا والتشيية هناك، هو مجرد التزام السجع فقط؛ ولكننا إذا أمعنا  
 النظر في الآيتين وفي السياق الذي ذكرت فيه كل آية، اتضحت لنا السبب، فآلية النازعات  
 أفردت الجنة، لأن الآية التي قبلها أفردت النار «فَإِنَّ الْجَحِيمَ هِيَ الْمَأْوَى»<sup>(٥)</sup>.

أما قوله تعالى: «يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمَاءَنِ»<sup>(٦)</sup> (الرحمن: ٤) فإن فيه ما  
 يوحى بالاثنينية فجهنم شيء والجحيم الآخر، أي الماء المشتعل، شيء آخر. وإن كانا من  
 جنس واحد، والغرض منها واحد لذلك ناسب أن يقول جنتان وهو أيضاً من جنس  
 واحد وذلك للمقابلة بين "حَمِيمَاءَنِ" و "جَنَّاتِانِ".

أضف إلى ذلك ظهور كلمة "روجان" أو ما في معناها في أغلب آيات السورة

على سبيل المثال "الشمس والقمر"، "النجم والشجر"، "فاكهة والنخل"، و"الحب ذو العصف والريحان"، "الإنسان والبجان"، "صلصال كالفخار ومارج من نار"، "المشرقيين والمغاربيين"، "البحرين"، "السماءات والأرض"، "النفلان"، "الجن والإنس"، "شواظ من نار ونحاس"، "التواصي والأقدام"، "جنتان ذوات أفنان"، "عينان تجريان"، "من كل فاكهة زوجان"، "وحنى الجتتين دان"، "الياقوت والمرجان"، "اللؤلؤ والمرجان".

هذه الصيغة الشائعة اللغوية التي تميز بها "سورة الرحمن" قد أحدثت ثنائية عقلية ووجودانية مماثلة في الإنسان نفسه، ملكت عليه فكره واستبدت بمشاعره، وجعلته يتصور الأضداد والمقابلات والمعادلات، والمتكمالت في هذا الوجود، جعلته يفقه سر الاثنينية الوجودية، والاثنينية في الخلق والخلق، ويستبطن قدرة الله وحكمته في هذه المخلوقات؛ وفي طريقة إيجاد الكائنات والقدرة على التنوع في الحادثات، ودلالة الكل على الحالق المدير تبارك وتعالى. إن ذلك كله إنما يتجلى بأكبر قسط وأوفاه في السر المعنوي الذي أودعه الله تعالى في الأبنية والتركيب القرآنية، وبما نفع الله فيها من روحه، حتى سمّت جمالاً، وفاقت حلالاً، وتمت كمالاً، ولا ننسى أن هناك في القرآن بعض المحاورات أو القصص التي تكاد تخلي من السجع أو إيقاع الفواصل، ومع هذا فقد وصلت إلى الكمال اللغطي والمعنى وبلغت الدرجة نفسها من التأثير والقوة.

وكلامنا هذا يتفق في جوهره مع ما ذكره ابن قتيبة في اعتراضه على توجيه الفراء المذكور<sup>(١)</sup>.

على أن ابن الصائغ قد نقل عن الفراء أيضاً أن الله أراد "جنت" فأطلق الاثنين على الجمع لأجل الفاصلة لكن يرد على ذلك ما أوردناه في الرد على قوله بالجنة الواحدة.

ومن أنواع الفواصل ما أثبت فيه "ها" السبکت كيقوله تعالى: ﴿مَا أَغْنَى عَنِ  
مَالِيَّةِ هَلَكَ عَنِ سُلْطَنِيَّةِ﴾ (الحاقة: ٢٨ - ٢٩).

(١) انظر: الإتقان ١ / ٢٩٩.

والجمع بين المحرورات: «**لَمْ لَا يَحْدُوا لَكُمْ عَلَيْنَا بِهِ تَبِعًا**» (الإسراء: ٦٩)<sup>(١)</sup>  
 فإن الأحسن الفصل بينها، إلا أن مراعاة الفاصلة اقتضت عدمه وتأخير "تباعاً". ومعنى  
 "تباعاً" أي ناصراً يتبعنا فيمتعكم أو ينتصر لكم منا<sup>(٢)</sup>. لابد إذن أن هناك معنى يتتجاوز  
 في سموه مجرد مراعاة الجمال الظاهري للعبارة القرآنية، ولعل ابن الصائغ وهم في الآية،  
 فلم يفطن للضمير "نا" الفاصل بين حرف الجر "على" والباء في "به".

ثم إن في المتابعة بين ذكر عبارة "لكم" و" علينا" وتأخير "به" العائد على التصير  
 المُتوهّم، بلاغة ما بعدها بلاغة؛ إذ أنه يحمل في طياته ما يناسب الكلام في موقف  
 التحدى، والمقارنة بين قوة الله، والقوة المزعومة لغير الله؛ وأيضاً فإن في تأثير حرف  
 الجر ومتعلقه ما فيه من اللفت إلى ضالة شأن كل ما عدا الله تعالى، ولذلك ذكره تعالى  
 بالضمير أيضاً، وشدد في تنكير أمره.

ومن أنواع الفواصل أيضاً تغيير بنية الكلمة كما في قوله: «**وَطُورٌ سِينٍ**»<sup>(٣)</sup>  
 (التيين: ١). والأصل سينا أو سيناء<sup>(٤)</sup>. على أن هذا قد يكون اسماً آخر للجبل نفسه أو  
 هو مما كانت تسميه به بعض القبائل أو الشعوب المحبيطة به. وعلى أية حال فهذا من  
 مشكل القرآن؛ ذكره الأخفش وقال: «**وَطُورٌ سِينٍ**» واحدتها السنينة<sup>(٥)</sup>.

وأخيراً نقول إن القرآن يحتوى على ما اصطُلح على تسميته بالسجع؛ إلا أن  
 استعمال هذه الأساجع في القرآن لم يكن هو الغاية في حد ذاته، وجمال القرآن لم يأتِ  
 لكون الكثير من آياته جاءت مسجوعة؛ ولكن جماله ينبع من كونه كلام رب العالمين،  
 زينه الذي زين السماء الدنيا بزينة الكواكب، وأودع فيه من الأسرار الكثيرة اللغوية،  
 والبيانية، والعلمية كما أودع في هذا الكون من أسرار ومعاجز؛ ونظمه الذي نظم  
 السماوات سبعاً طباقاً، ما ترى فيها من تفاوت فارجع البصر هل ترى من فطور، ثم  
 ارجع البصر كرتين ينقلب إليك البصر خاسئاً وهو حسير، طبق بنفسك ذات المنهاج

(١) كتبت هذه الآية خطأ في الإنقاذ هكذا: «**لَمْ لَا يَحْدُوا لَكُمْ عَلَيْنَا بِهِ تَبِعًا**»، والصواب كما في المصحف: «**لَمْ لَا يَحْدُوا لَكُمْ عَلَيْنَا بِهِ تَبِعًا**»<sup>(٦)</sup>.

(٢) المصدر نفسه ١ / ٣٠١.

(٣) المصدر نفسه ١ / ٣٠١.

(٤) انظر: معان القرآن. بيروت. عالم الكتب ١٤٠٥هـ - ١٩٨٥م جـ ٢ ص ٧٤٠ وابن حيان البحر المحيط ٨ / ٤٩٠.

وقلب بصرك وبصيرتك في القرآن ثم أمعن فيه النظر ثانية وثالثة، وفكّر هل ترى فيه من خلل، أو تطلع منه على علة أو زلة. ليس جمال القرآن إذاً في الأسجاع أو الأوزان التي تمثل القشرة أو الغلاف الخارجي للقرآن فحسب، وإنما في الروح التي تتخلل ثناياه تخللاً طبيعياً لا تتكلف فيه<sup>(١)</sup>. إن كلّ كلمة في القرآن تعرج بروحك إلى الجمال الإلهي الذي انبثقت عنه وتنزلت من عنده، وتسمو بسرّك إلى ربّك، فتطلع هناك من أقرب الحضارات على مجالس أنوار القدس الأعلى في مملكة الآيات التورانية ذات البخلال الأبدي والكمال السرمدي.

إن جمال القرآن جمال روحاني، ومحركي لذئبي، وحسنـه حسن إلهي علـوي، يسمـو على كلّ أنواع الجمال؛ إنه أسمى من الأسجاع، وأدق من الأوزان الشعرية، وأروع من الحسنـات البدـيعية، وأوقع في النفس من فعل القوافـي، وأنصـع في الناظـرين من الدرـر الخواـفي. إنه أرقـ من التـسيـم، وآتـقـ من رـوـاء السـوـسـينـ، وأصـفـ من مـاء السـماءـ، وأنـفذـ تأثـيراـ من شـذا الـريـحانـ، وأـجلـى في الأـبـصـارـ والـبـصـائـرـ من نـور الـبـدرـ التـامـ؛ وفـوقـ كـلـ ذلكـ ودونـهـ، فإنـ القرآنـ يـحتـوىـ عـلـىـ ذـلـكـ الـجـمـالـ الإـلـهـيـ الـخـالـدـ وـالـسـرـ السـرمـديـ الـبـاقـيـ، الـذـىـ يـعـانـقـهـ وـلـاـ يـفـارـقـهـ، وـيـلـازـمـهـ وـلـاـ يـخـاصـمـهـ. وـلـوـ أـنـ الـأـسـجـاعـ تـأتـىـ بـهـذاـ الـإـبـداـعـ، لـجـازـ أـنـ يـقـاسـ الـقـرـآنـ بـأـسـجـاعـ خـطـبـاءـ الـعـربـ وـكـهـاـنـاـ، أـوـ بـتـخـلـيـطـاتـ الـأـنـبـيـاءـ الـأـدـعـيـاءـ الـكـذـبـةـ كـمـسـيـلـةـ الـكـذـابـ، وـكـهـؤـلـاءـ الـذـينـ كـانـواـ يـقـلـدـونـ السـجـاعـيـنـ، فـيـرـصـفـوـنـ كـلـامـاـ طـنـائـاـ يـتوـهـمـونـ أـنـهـ آـيـةـ فـيـ الصـنـعـةـ وـغـایـةـ فـيـ الـبـدـعـةـ وـأـنـهـ مـاـ جـاءـ بـهـ مـحـمـدـ بـنـ عـبـدـ اللهـ فـمـاـ كـانـ لـهـ إـلـاـ الـهـوـانـ عـلـىـ مـرـ الزـمانـ، وـمـاـ كـانـ لـكـلامـهـ مـنـ حـظـ غـيرـ الـسـيـانـ؛ لـقـدـ ذـهـبـ كـلـ كـلـامـهـ الـأـجـوفـ وـبـقـيـ الـقـرـآنـ آـيـةـ فـيـ الـكـلـامـ، وـمـعـجزـةـ فـيـ عـالـمـ الـلـغـاتـ، وـإـمامـاـ فـيـ الـعـلـومـ وـالـآـدـابـ، وـالـأـخـلـاقـ وـالـمـعـالـلـاتـ، وـفـيـ السـيـاسـةـ وـالـاجـتمـاعـ وـهـادـ لـأـهـلـ الدـنـيـاـ إـلـىـ الـحـيـاةـ الطـيـبـةـ لـأـهـلـ الدـنـيـاـ الـحـافـلـةـ بـالـأـمـانـ وـالـقـيمـ الـفـاضـلـةـ الرـاسـخـةـ، وـبـالـسـعـادـةـ الدـائـمـةـ فـيـ الـحـيـاةـ الـآـخـرـةـ.

(١) انظر: للجرحان دلائل الإعجاز ص ٣٧.

## الفصل الرابع

### الشكل التخطيطي للقرآن والقصص التي يتضمنها

بعد أن ناقش ويلش الفاصلة أو الجملة المتكررة في القرآن كما عرضناه وحللناه، يتناول هنا النظام الداخلي للنص القرآني، وقصص الأنبياء في الكتاب فیلاحظ عليها ما يلى:

- أولاًً - تكرار بعض الجمل بعينها مما أجراه القرآن على السنة الأنبياء.
- ثانياً - تكرار هذه القصص في السور المختلفة بعض الاختلافات بالزيادة أو النقصان.

من النوع الأول يشير ويلش إلى القصص الخمس التي تدور موضوعاتها حول عقاب الله لبعض الأمم الماضية، كما وردت في سورة الشعرا، حيث يستعمل القرآن في الموضع الخمسة الجملة التمهيدية نفسها، إلى جانب الفواصل أو المقاطع المسحوعة: «إذ قال هُمْ أَخْوَهُمْ نُوحٌ أَلَا تَتَّقُونَ إِنَّ لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ وَمَا أَسْلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَجْرَى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ» (الشعرا: ١٠٦ : ١٠٩)، والفرق الوحيد في الأربع صيغ الباقية يتمثل في أشخاص هؤلاء الذين توجه إليهم الخطاب الإلهي، كعاد، وثمود، وقوم لوطن، وأصحاب الأيكة.

وكتعلق سريع على هذه النقطة نقول إنه لا ضير في تكرار جمل بعينها على السنة الأنبياء، فدعوات الأنبياء كلها واحدة وبخاصة دعوتم إلى الله، وإلى الوحدانية وأصول الاعتقادات والنبوات وإرشاد الناس إلى التقوى ومكارم الأخلاق وتعريف النبي بنفسه ومنهجه كمبلغ عن الله، وغايته ومقصده، وبتجدد وإخلاصه، فمنهج يتفق فيه جميع الأنبياء ولهذا جاء كلامهم بالعبارات نفسها تقريباً.

يشير الكاتب بعد ذلك إلى سورة (الأعراف) ويقول إن نظاماً جديداً قد ظهر هنا في إيراد القصة إذ أن حوالي ثلثي العبارات أو المعلومات التي أحりت على لسان نوح عليه السلام قد أحراها القرآن هي نفسها على لسان هود: «لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَنْقُومُ أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِهِ إِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ قَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِهِ

إِنَّا لَنَرَيْكُمْ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿٦﴾ قَالَ يَقُولُ لَيْسَ إِنَّمَا ضَلَالُهُ وَلَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ أَبْلَغُكُمْ رِسَالَتِي رَبِّي وَأَنْصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنْ أَنْ تَعْلَمُونَ ﴿٧﴾ (الأعراف: ٥٩ - ٦٢) وقارن ذلك بهذه الآيات: «وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا» قَالَ يَقُولُ أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلَا يَتَّقُونَ ﴿٨﴾ قَالَ الْمَلَائِكَةُ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِكَ إِنَّا لَنَرَيْكُمْ فِي سَفَاهَةٍ وَإِنَّا لَنَظُنْكُمْ مِنْ الْكَذَّابِينَ ﴿٩﴾ قَالَ يَقُولُ لَيْسَ إِنَّمَا سَفَاهَةُ وَلَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ أَبْلَغُكُمْ رِسَالَتِي رَبِّي وَإِنَّا لَكُمْ نَاصِحٌ أَمْيَنُ ﴿١٠﴾ (الأعراف: ٦٥ - ٧٢).

ولقد تكرر هذا الكلام نفسه مع الأنبياء صالح، ولوط وشعيب، وإلى جانب هذا توجد بجموعات أخرى لروايات متوازية أو متساوية في القرآن تمحوني على نظر معين من هذين النمطين للشكل التخططي للقرآن.

إن اتساع مدى التكرار بين هذه القصص المتقاربة أو المتشابهة أمر له دلالاته المهمة في فهم طبيعة هذه القصص وهدفها، يعني أن الله لم يقصد بهذه القصص الإخبار عن أحداث تاريخية.

وهناك ظاهرة أخرى تفهم من هذه المجموعة من قصص العقاب الإلهي للأمم السابقة، وهذه الظاهرة تمثل في التطور المعقد للأحداث الكثيرة في العلاقة المتغيرة التي تجمع بينها وبين أحداث القصص الأخرى في القرآن الكريم؛ حيث توجد قصص أخرى كثيرة تتكرر بصور مختلفة في سورتين أو أكثر من القرآن. والعجيب أن المستشرقين بل وروات يتفقان مع ويلش في تسمية هذه المجموعة "بقصص العقوبات أو العقاب" وكان العقاب فيها مقصود لذاته لتخويف الناس وإرهابهم، وكأنها لا تحتوي على أي شيء آخر سوى أنها تروي ما حل بالأقوام الماضية من عقاب الله، وجهل هؤلاء الثلاثة أو تجاهلوا الغرض الحقيقي من وراء حكاية هذه القصص في القرآن الكريم؛ وكأنّي بهم يلمحون إلى ما صرّح به غيرهم من المُنصرّين وبعض المستشرقين، وهو أن الإسلام يصوّر الله على أنه إله جبار، وقهار، محظوظ للقتل والتروع والانتقام، بخلاف ما تصوّره به النصرانية من المحبة والرحمة والفداء؛ وقد فندنا هذه المزاعم في بحث آخر لنا، والمقام هنا يضيق عن التوسيع في هذا الموضوع.

أما المقصود الأسمى لقصص أحوال الأمم السابقة وما نزل بهم من عقاب الله تعالى،

فهو مقصد تربوي تعليمي. والقصة من أسس الدعوة في المنهج القرآني؛ وكل قصة في القرآن تحتوى على علاج نفسي قوى ومؤثر، لأمراض نفسية واجتماعية ودينية خطيرة، يعاني منها الإنسان أى إنسان في أى مكان وأى زمان.

أشار الكاتب بعد ذلك إلى قصص نوح، وهود، وصالح، ولوط، وإبراهيم، وحكاية زيارة الملائكة له، وقصة آدم وخلق الكون، وسقوط إيليس، وحكاية يحيى أو يوحنا، والمسيح عيسى بن مرريم عليهما السلام، وقصة ميلادهما الإعجازي، وإلى قصة شعيب حمى موسى النبي الذي قيل إنه جثروا Jethro ، وقصة موسى وهارون التي جاء ذكرها في مواضع متفرقة في القرآن وباختلافات متفاوتة في العبارة؛ يعتبر الكاتب أن بعض هذه القصص تاريخية، أى أنها تحتوى على أحداث وواقع لها وجود تاريخي، هذا بينما يوجد نوع آخر من النص القرآني لا يراد به أكثر من مجرد السرد التاريخي، وقد أشرنا إليه بالفعل في مقدمة هذه المسألة. يقول ويلش: "إن مجموعة القصص غير التاريخية (كتبت خطاً بالموسوعة (The non historical groups) والصواب (The historical groups))؛ هذه الجموعة تمثل أو تحمل الطابع نفسه الذي أسماه بل "عصر القرآن"؛ بينما تمثل القصص أو الأخبار التاريخية "فتره الكتاب أو الكتابة"؛ تلك الفترة التي نرى أن قصصاً ما، قد جمعت فيها وضم بعضها إلى بعض لتشكل في مجموعها رواية طويلة ذات حلقات إخبارية، لتوسيس هي بدورها بداية نشأة التاريخ الدين للمسلمين؛ والذي يرجع في بدايته إلى بداية خلق الكون وظهور الخليقة".

قبل مناقشة هذا الكلام ينبغي أن يكون واضحاً في الأذهان أن قصص الأنبياء في القرآن، سواء منها القصيرة أو الطويلة، المقصود منها العبرة وإبراز دور القدوة الطيبة وأهميتها، وحكاية التاريخ الدين للعالم، كما جاءت في القرآن المعرفة الأكيدة والمتواصلة لقصة الصراع بين الخير والشر، والإيمان والكفر، والحق والباطل، والشك واليقين والمهدى والضلال، والتواضع والاستكبار، كما أنها تظهر قوة الحق وصلابته في مواجهة الباطل وأهله ودور الأنبياء وأتباعهم في التصدى للباطل والانتصار للحق.

إن هذه القصص القرآنية جاءت لتعريف محمد الأمي رسول بسلسلة الأنبياء السابقين وما جرى لهم مع أمتهم ليثبت الله بذلك فؤاده. ويهدي روّعه، فيشتد بذلك عزم النبي رسول.

ويقوى في مواجهة الباطل وأهله، وحتى يعرف أنه ليس وحيداً في ساحة الدفاع عن الحق والدفاع عن الخلق. ولكي يعرف أيضاً أنَّ النبوة لا ترتبط بالقومية، ولا تعزل عن التيار العام والمتدفق للفضل الإلهي الذي يؤتيه الله من شاء من عباده.

وفي هذه القرينة نقول إن هذه القصص القرآنية تحتوى على دروس وعظات كثيرة تفييد في معالجة القضايا الحاضرة والمتعددة للبشرية، كما أنها تصل الماضي بالحاضر وتربط بين الأجيال الحاضرة والغابرة برباط ديني وحضارى عظيمين متينين.

وليست هذه القصص ملفقة أو مصممة لتأدية هذا الغرض النفسي البحث، كما يزعم المستشركون، كَلَّا فِي الْأَنْبِيَاءِ الْمُذَكُورُونَ فِي الْقُرْآنِ لَهُمْ وَجُودُهُمُ التَّارِيخِيُّ وَأَمَانُهُمْ مَعْرُوفَةٌ وَأَصْوَلُ دُعَوَاهُمْ مَعْلُومَةٌ وَلَيْسَ يُشَكُّ فِي ذَلِكَ إِلَّا مُلْحَدٌ كَافِرٌ بِالدِّينِ، وإذا كان القرآن قد رکز على الجوانب الخلقية في حياة الأنبياء فهذا ليس معناه إهمال الجانب التاريخي أو الحوادث التاريخية في حيالهم وحياة أئمهم. وينبغى أن نلاحظ نقطة أخرى مهمة وهي أن هذا التقارب الشديد الذي قد يصل إلى حد التمايز الشام في عبارات بعض الأنبياء لا يدل على الخلط أو التكرار أو إجراء الكلام نفسه على ألسنة شخصيات مختلفة مما قد يوهم أنها من صنع الخيال، هذا غير جائز أبداً، فإن تكرار القصة بعينها في القرآن الكريم، مرة مختصرة ومرة موسعة، ومرة منشورة وأخرى مطوية له غرضه التعليمي والتهدسي والتذوقى هذا إلى جانب الغرض التاريخي. إن هذا التكرار أشبه بتكرار الصباح بعد المساء وبتعاقب الفصول المختلفة الصيف والشتاء والربيع والخريف، وكتكرار نور القمر وضوء الشمس على العيون الناظرة. ووجه الحق لقد اعتبر القرآن في هذا اللون من القصص أذواق المحاطين المختلفة وطبعهم المتباعدة وقواهم ومداركهم العقلية والنفسية المتفاوتة فيما بينها، فقدم لكل ما ينشده، و يؤثره ويتأثر به، و يؤثر فيه قيل محمد بن سعيد ما هذا الترديد للقصص في القرآن؟ قال: "ليكون من قرأ ما تيسر منه حظ في الاعتبار"<sup>(1)</sup>.

فمن الناس من يفضل القصة القصيرة ومنهم المغرم بالأحداث الطويلة والتشعبية، ثم إن القصص القرآني قد توزع في سور كثيرة وذلك حتى يجد من يقرأ بعض القرآن

(1) ابن عطية المحرر الوجيز ١٥ / .

النموذج القرآني كاملاً فيما فرأ القصة، والأمر والنهي، والترغيب والترهيب، والدعوة وما ذكر لأول مرة وما ثنى الله ذكره. وهكذا، قيل لجعفر بن محمد الصادق لم صار الشعر والخطب يمل ما أعيد منها، والقرآن لا يمل؟ فقال: لأن القرآن حجة على أهل الدهر الثاني كما أنه حجة على أهل الدهر الأول، فكل طائفة تتلقاه غضاً جديداً ولأن كل امرئ في نفسه متى أعاده وفكّر فيه، تلقى منه في كل مرة علوماً غضة، وليس هذا كله في الشعر والخطب<sup>(١)</sup>.

يزعم بل بأن فترة نزول القرآن، ويعني بها العهد المكي، جاءت القصص فيها غير تاريخية، وذلك لأن مهماً من وجهة نظره، لم يكن قد احتك باليهود بعد وأخذ عنهم، وهذا زعم باطل؛ فسورة يوسف، وهي من أطول قصص القرآن وأبلغها، مكية إلا الآيات (١، ٢، ٣، ٧) فمدنية؛ وسورة مريم مكية وتحمل قصة العذراء وبختي والمسيح وإبراهيم؛ وسورة طه وفيها قصة موسى مفصلة هي أيضاً مكية؛ والشعراء، والنمل، والقصص كلها سور مكيات، وكلها تحمل تفاصيل دقيقة عن أنبياء الرحمن عليهم السلام.

وزعم بل أيضاً بالنسبة لما أسماه بـ"فترة الكتاب" يعني تسمية القرآن "كتاباً"؛ أنه إنما كان تقليداً لليهود وكبّهم كما ذكرناه في قرينة الحديث عن أسماء القرآن وأبطلناه بالدليل. ويزعم هذا الكاتب أيضاً أن مهماً قد جمع هذه القصص القصيرة التي كتبت في العهد المكي وشكل منها هذه القصص الطوال بغرض صنع بداية لتاريخ فقهى أو ديني متميز للمسلمين يبتدئ من أول الخلقة.

لقد أخطأ الكاتب هنا وأساء في الوقت نفسه؛ لم يكن جمع القصص من عمل محمد ولا من أغراضه أبداً، وإن قصص القرآن قصیرها وطويلها، وحى منزل من عند الله تعالى، وما كان محمد أبداً بمؤرخ ولا بالقصاص ولا بالرواية لقصص الآخرين.

ليس في هذا الكلام جديد إلا في الشكل والرواء، أما جوهره فقد تم. قاله خصوم القرآن، كما سجله القرآن نفسه، وقاله بعض اليهود والنصارى من بعد كما نقله علماء المسلمين كابن حزم الأندلسى، وابن تيمية، وابن كمونة والسموأل بن عدى كما سيتبينه القارئ في مواضعه من هذا البحث<sup>(٢)</sup>.

(١) المصدر نفسه والموضع.

(٢) المصدر السابق.

تلقي رسول الله ﷺ هذه القصص من الله تعالى على فترات وحسب قياسات وتقديرات إلهية بحثة. وهذا أمر واضح في القرآن نفسه، وتتميز قصص القرآن بالإمتناع والإشارة العقل في غير سرف وإطلاق للفكر دون سطط، ولقد أورد القرآن قصص الأنبياء مصفاة من العكر والقدر اللذين علقا بها في كتب اليهود نتيجة التحريف الذي أصابها والتبديل الذي شوهتها وخدش طابعها الإلهي.

القرآن ليس كتاباً تاريخياً يُعني فقط بما يُعني به المؤرخون من أحداث ووقائع وأسباب ومسيرات ومقدمات ونتائج، ولكنه مع ذلك إذا قدم معلومات تاريخية قدّمتها صحيحة وفاصلة ومن أصدق من الله قوله،

﴿لَهُنَّ نَفْسُكُمْ عَلَيْكُمْ أَحْسَنُ الْقَصَصِ بِمَا أُوحِيَنَا إِلَيْكُمْ هَذِهِ الْقُرْءَانَ وَإِنْ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمْنَ أَغْفِلْنَ﴾ (يوسف: ٣).

﴿ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوَحِّي إِلَيْكُمْ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ جَمَعُوا أَمْرَهُمْ وَهُمْ مُحْكُمُونَ﴾ (يوسف: ١٠٢).

﴿ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوَحِّي إِلَيْكُمْ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُوْنَ أَفْلَامَهُمْ أَيُّهُمْ يَكْفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ﴾ (آل عمران: ٤٤).

﴿فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾ (الأعراف: ١٧٦).

فالقصص القرآني وحي من عند الله تعالى حق، جاء بحق من عند الحق لتأسيس الحق والعدل على الأرض.

## الباب السابع

# الأشكال الأدبية والمواضيعات الرئيسية للقرآن

تمهيد

الفصل الأول ... صيغ القسم في القرآن

الفصل الثاني ... آيات الإعجاز العلمي في القرآن

الفصل الثالث ... آيات الأمر بصيغة "قل"

الفصل الرابع ... الأمثال في القرآن

الفصل الخامس ... آيات الأحكام في القرآن

الفصل السادس ... آيات العبادات والشعائر

الفصل السابع ... موضوعات قرآنية أخرى



## مَهِيدٌ

نقول في التمهيد لكلام المستشرق ويلش في هذا الموضوع إن للقرآن نظامه الخاص وتركيبيه المنفرد، وأساليبه العجيبة وموضوعاته الرائعة والمتنوعة وإنما يعرف قيمة القرآن وفضله من كثـر فيه إمعانه وازدادت فيه معارفه، واتسع علمه، وتنقـل بالعربية لسانه، وفهم مذاهب العرب ولهجاتها ومواقع كلامها ورموزها وإشاراتها، وافتتاحها في الأساليب، وما اختص الله به لغتها دون جميع لغات العالمين من فضل، فإنه ليس في جميع لغات الأمم، أمة أوتيت من العارضة (قوة الكلام والقدرة على تبيحه) والبيان، واتساع المجال، ما أوتيته العرب خصيصـي من الله لما أرهـصـه (أثبتـهـ بهـ) من الرسـول ﷺ، وأرادـهـ من إقـامةـ الدليلـ علىـ نبوـتهـ بالكتـابـ، فجعلـهـ عـلـماـ، كما جـعلـ عـلـمـ كـلـ نـبـيـ منـ المـرـسـلـينـ منـ أـشـبـهـ الأمـورـ بماـ فيـ زـمانـهـ المـبـعـوثـ فـيـهـ<sup>(١)</sup>.

وكتاب المسلمين قاطع وكلمـتهمـ متفقةـ علىـ أنـ القرآنـ معـجزـ؛ وأنـهـ بـعـدـ أنـ تـحدـىـ اللهـ تعالىـ بـهـ الإـنـسـ وـالـجـنـ فـعـجزـواـ، وـلـاـ يـزـالـونـ، لاـ يـمـكـنـ لأـحـدـ منـ الـبـشـرـ أنـ يـأـتـيـ بـعـثـةـ وـلـاـ جـذـلـهـ. تـأـلـيفـ القرآنـ وـنـظـمـهـ مـسـتـحـيلـ منـ الـعـبـادـ كـاسـتـحـالـةـ الـجـوـاهـرـ أـنـ تـصـيرـ أـعـراضـ، أوـ الأـعـراضـ جـوـاهـرـ، كـانـ الـقـرـآنـ وـلـاـ يـزـالـ هوـ دـلـيلـ نـبـوـةـ مـحـمـدـ<sup>ﷺ</sup> وـمـصـدـرـ دـعـوـتـهـ، وـكـانـ الـبـنـيـ<sup>ﷺ</sup> يـعـلـمـ أـنـ اللهـ خـصـهـ بـهـذـاـ الـقـرـآنـ وـأـظـهـرـ ذـلـكـ لـقـومـهـ وـاضـحـاـ، وـأـنـ جـبـرـيلـ<sup>عليـهـ السـلـطـةـ</sup> كـانـ يـنـزـلـ عـلـيـهـ بـهـ وـذـلـكـ مـعـلـومـ ضـرـورـةـ، وـلـاـ يـمـكـنـ لأـحـدـ دـفـعـهـ، وـهـذـاـ غـاـيـةـ التـحدـىـ فـيـ الـعـنـىـ، وـفـيـ حـثـ وـاسـتـشـارـةـ عـلـىـ إـظـهـارـ مـعـارـضـتـهـ إـنـ كـانـ مـقـدـورـةـ لـأـحـدـ، وـأـيـضاـ فـيـنـ الـبـنـيـ<sup>ﷺ</sup> اـدـعـىـ الـنـبـوـةـ وـدـعـاـ النـاسـ إـلـىـ تـصـدـيقـهـ، وـبـنـدـ ماـ هـمـ عـلـيـهـ مـنـ دـيـنـ أـلـفـوهـ وـعـادـاتـ اـعـتـادـوـهـ وـآـثـرـوـهـ، وـمـنـ اـدـعـىـ ذـلـكـ وـدـعـاـ إـلـيـهـ النـاسـ وـجـبـ بـحـكـمـ الـعـقـلـ وـالـمـنـطـقـ أـنـ يـقـدـمـ لـهـ دـلـيـلاـ عـلـىـ صـحـةـ دـعـوـاهـ حـتـىـ يـفـحـصـوـهـ وـيـتـأـمـلـوـهـ، قـبـلـوـهـ أـوـ رـدـوـهـ، وـكـانـ الـقـرـآنـ هوـ حـجـةـ الـبـنـيـ<sup>ﷺ</sup> وـدـلـيـلـهـ الدـائـمـ وـالـبـاقـيـ، وـقـدـ تـحـادـهـمـ بـهـ وـدـعـاـهـمـ إـلـىـ مـعـارـضـتـهـ لـأـخـائـفـاـ مـنـ بـلـغـائـهـمـ وـلـاـ

(١) ابن قـيـمةـ. تـأـوـيلـ مـشـكـلـ الـقـرـآنـ تـحـقـيقـ السـيـدـ أـحـمـدـ صـفـرـ. الـقـاهـرـةـ. دـارـ التـرـاثـ ١٣٩٣ـ - ١٩٧٣ـ صـ ١٢ـ.

متحفظاً من استنهاض هم فصحائهم مع أن العرب أهل تحدٌ وعصبية، فلم يعارض القرآن أحدٌ منهم، ولو عارض هذا الكتاب معارض لنقل إلينا كما نقل القرآن نفسه، وكما نقلت مواقف الكفار وأقوالهم ضد رسول الله ﷺ بل كما نقل إلينا كلام مسيلمة والأسود العنسى وطلحة مع ركاكته وسخافته، وقصوره البالغ عن مواجهة القرآن فضلاً عن معارضته، ولا يمكن أن يقال إن القادرين على المعارضة من العرب كانوا قد امتنعوا منها خوفاً على أنفسهم من بطش محمد وأتباعه، فإن العرب لم يكونوا يخافون أحداً أو يخفون عداهم خوفاً من أحد؛ بل لقد واجهوا محمداً وطاردوه وعذبوا أتباعه وشردوا بهم؛ كما لا يمكن أن يقال إن الذين كانوا أهلاً لمعارضة القرآن قد تواطعوا مع محمد، فهذا افتراض ساقط لم يصل إلينا مثله، فإن العرب جيئاً عامهم وخاصهم قد تواطعوا لا مع محمد ﷺ بل ضدّه، ولم تجتمع العرب جيئاً على شيء أبى كما اجتمعوا على عداوة محمد ﷺ ومناهضته والطعن فيما جاء به عن الله. ولقد كان البلغاء والفصحاء العرب أكثر من أن يخضوا كالأشى الكبير وهو من الطبقة الأولى ومثله من مات على كفره، وكعب بن زهير وهو في آخر العمر وهو في الطبقة الثانية وقد أسلم واتبع محمداً ﷺ بعد عداوة لدوده وبلحاجة عنده؛ ولقد كان ليه والتاجة الجعدى من أهل الطبقة الثالثة، وقد أسلموا بعد زمن طويل، ولو تواطأ هؤلاء الأقربون مع محمد ﷺ فكيف بفصحاء العرب الآخرين المبثنين في الأنحاء المختلفة والأرجاء المتعددة؛ بل كيف يتأنى ذلك من بلغاء اليهود وشعراء النصرانية المناوين<sup>(١)</sup>.

ثم لأي شيء كان تواطؤهم، ألمَّال محمد الفقير؟ أم لقوته التي لم تكن تتحمّي أصحابه المعذبين في مكة؟ أم لأنهم وجدوا أن في القرآن ما أعجبهم وأطربهم وأرّزقهم الحجة وألهمهم إلى التسليم فسكتوا<sup>(٢)</sup> وكتموا وهل يسمى ذلك تواطأ مع محمد أم تواطأ

(١) انظر : أبو سليمان محمد بن إبراهيم الخطابي (٣١٩ - ٣٤٨٨هـ) بيان إعجاز القرآن ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن. دار المعارف ١٩٥٦ ص ٣٥.

(٢) في ثانياً كلّمنا تخلّلت عبارات من كلام الشيخ محمد بن الحسن الطبرسي ت: ٤٦٠ هـ - التحف ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩ م ص ٢٦٩ وما بعدها.

مع النفس من أحل الحق وتوطينا لها على الصدق؟! وإذا قيل إنهم لم يعارضوه لرأي كان أقوى في نفوسهم وأحدى لهم في تقديرهم وهو مناجزهم إيه الحرب والسعى في هلاكه ليستريحوا منه، وكراهة منهم للدخول معه في حوار يقتضي طول الكلام فيتمادي الزمان وتكثر دعوى الفريقين، ويختفي موضع الفضل بين الكلامين؛ أو ربما اشتد النزاع وإنجاز المحكمون فرأوا لهذا أن يجهزوا عليه وعلى دعوته بالقوة التي كانت في أيديهم، نقول ما هذا برأى يمكن أن يصدر عنهم أو يُتخيل منهم، فقد تحداهم القرآن لا أن يأتوا بمثله كله وإنما ببعضه، حتى ولو بسورة منه، فاختصر لهم الطريق وقرب لهم المهدى، بل لقد تحداهم الله بما يستثير حماستهم ويلهب عصبيتهم فلم يتنهضوا للتحدى، وكان شعراً لهم وخطباؤهم إذا استثروا أتوا بالبدائع والروائع، وكان ذلك منهم طبعاً وخلقة؛ ولقد بلغ شعراء شعر النقائض في ذلك الشأن بعيداً وحازوا فيه قصب السبق.

ذكر أبو حيان التوحيدى أن أبندار الفارسى سئل عن موضع الإعجاز في القرآن فقال : "هذه مسألة فيها حيف على المعنى وذلك أنه شبيه بقولكم موضع الإنسان من الإنسان، بل متى أشرت إلى جملته فقدت حقيقته ودللت على ذاته، كذلك القرآن لشرفه لا يشار إلى شيء منه إلا وكان ذلك المعنى آية في نفسه، ومعجزة لِمُحاولةِه، وأهدى لقائله، وليس في طاقة البشر الإحاطة بأغراض الله في كتابه، ولذلك حارت العقول، وتأهت البصائر عنده" <sup>(١)</sup>.

تحادل الجبائى وهو من علماء النظر مع ابن الرواندى الزنديق <sup>(٢)</sup> في نظم القرآن وأسلوب القرآن وليس في هذا فقط سر إعجاز القرآن من حيث النظم والأسلوب، والسبب في تركيز الجبائى على هذه المعانى فقط هو أنه اعتبر حال المحاطب، فهو لا يقدر

(١) السيوطى معترك القرآن في إعجاز القرآن ١ / ١٠ ، ١١ ، وانظر : الجرجانى دلائل الإعجاز ص ٣٧ والزرقانى مناهل العرفان في علوم القرآن ٢ / ٣٥٥.

(٢) توفي ابن الرواندى على أرجح الأقوال سنة ٢٩٣ هـ ويتوقع أنه من أصل فارسى، ولد في أوائل القرن الثالث المجرى ونشأ في بغداد، وكان من أتباع شر بن المعتمر في أول أمره وكان مثله معتزلى، ولكنه لما أظهر كفرهياته طردته المعتزلة فلها إلى الشيعة فلم يجد فيها ظهراً يجتمعه أو نصيراً يؤبه فانتهى أمره إلى الزندقة والإلحاد متفقياً أثر ابن عيسى الوراق الزنديق. بما هذا الكافر إلى ابن لادى اليهودى وألف بمشورة كتبه التي يطعم فيها في الإسلام والقرآن ويروج فيها للحاده. يقال إن القافة والشعور بالمهانة كانوا من وراء إلحاده.

على أن يدعى في المعارضة أكثر من محاكاة القشرة الخارجية للقرآن أما ما حواه القرآن من علوم ومعارف فليس يستطيعها إنسان أبٌ، بل ولا مجموع العالمين، في الأولين والآخرين. ومع هذا فقد أعلن الزنديق ابن الروندى عجزه وسلم بإعجاز القرآن كما صرَح به للجبائى<sup>(١)</sup>. وإذا صح هذا الخبر فإن القول باحتمال توبته ورجوعه يصبح ممكناً، ولكنه على أي حال فإن ابن الروندى كان مريضاً عقلياً، ومصاباً بأزمة نفسية حادة أفقدته الثقة في نفسه، وبالتالي في دينه، فراح يطعن في القرآن والنبي ﷺ والأنبياء ويجدف على الله بكلام الممرورين، وهكذا يتبعى أن نأخذ كتاباته على أنها أعراضٌ أمراضٌ ليس فيها علم يستفاد، ولا فكر يستجاد، هذا مع ما قيل من أنه فرع من دعوه، وعاد لدينه الذى قلبه، ومات على الإيمان بإعجاز القرآن؛ وقد زعموا أيضاً أن ابن المقفع حاول معارضته القرآن وعاناه مدة ثم استحبأ من إظهار ما لفظه فمزقه.

وقد رُمى ابن المقفع كذلك في دينه واثِّهم في عقيدته، وأيا كان الأمر فهذه هي أثاره، "كليلة ودمنة" والأدب الكبير والأدب الصغير خذها فاقرأها وأمعن النظر فيها وتأملها، ثم انتظر في القرآن، وقارن، فسوف تجدها لا تصل في بلاغتها وفصاحتها إلى ما تصل إليه ذبالة شمس تحت ضوء الشمس الساطعة في رائعة النهار بالنسبة للقرآن.

ولقد زعم بعض المرحفيين أن أبي الطيب المتنبي (ت: ٤٣٥ هـ) قد حاول معارضته القرآن؛ ولكن لم نطلع للمنتبي على كلامٍ في معارضته القرآن لا شرعاً ولا ثراً، أما عن ادعاء أبي الطيب النبوة فهو أمر محتمل، إذ أن له أشعاراً تدل على رقة دينه، وبخروه على الأنبياء، على سبيل المثال قوله في مدح سيف الدولة:

إن كان مثلك كان أو هو كائن فبرئت حينئذ من الإسلام  
ولقد اجتمع للمنتبي مع ضعف الوازع الديني وجوده في بيته كانت تتلاطم فيها الأفكار الطائفية للشيعة القرامطة، والإسماعيلية، وآراء الفلسفه والملاحدة، هذا فضلاً عن التيارات السياسية.<sup>(٢)</sup>

(١) انظر عبد الرحمن العباسى، معاهد التصحيح القاهرة، بولاق ١٢٧٤ هـ / ٧٦ والخطاط، كتاب الانتصار مقدمة الناشر ص ٢، ٣.

(٢) انظر عباس محمود العقاد، مطالعات في الكتب والحياة، القاهرة، دار المعارف ط ٤، ١٩٨٧ ص ١٢١ - ١٢٥.

وقيل أيضاً أن أبا العلاء المعرى (ت: ٤٤٩هـ)، قد حاول ذلك، ولكن لا يوجد لدينا دليل يؤكدده. ومن المفيد في هذه القرينة، أن نقبس كلام مصطفى صادق الرافعى، بشأن تحدى القرآن لخصوم القرآن الذى يقول فيه: "المعارضة نصف الحق وإن هى لم تكن حقاً لأنما تبينه وبخلوه وتقطع عنه الألسنة وتنفى عنه الظنة، ومن هنا يظهر لك السر المعجز الغريب البالغ منتهى الدقة في القرآن الكريم، فإن هذا الكتاب من دون الكتب السماوية والأرضية هو وحده الذى انفرد بتحدي الخلق وإثبات هذا التحدي فيه ؛ وبذلك قرر أسمى قواعد الحق الإنساني ووضع الأساس الدستورى الحر لإيجاد المعارضة وحمايتها، وأقام البرهان لمن آمنوا على من كفروا، وكان العجز عنه حجة دامغة معها من القوة كالذى مع الحجة الأخرى في إعجازه، فسما بالحجتين جمیعاً وذلك هو المبدأ الذى لا استقلال ولا حرية بغيره، وما الصواب إذا حفقت إلا انتصار في معركة الآراء، ولا الخطأ إلا اندحار فيها لا أقل ولا أكثر ؛ وبهذا وحده يقوم الميزان العقلى في هذه الإنسانية<sup>(١)</sup>.

ويقول ابن قتيبة في تحليل مفهوم البلاغة القرآنية : "والخطيب إذا ارتخل كلاماً في نكاح أو حِمَالَة (دية، أو غرامه) أو تحرير، أو صُلح، أو ما أشبه ذلك، لم يأت به من وادٍ واحد؛ بل يفتن، فيختصر تارة، إرادة التخفيف، ويطيل تارة، إرادة الإفهام، ويكرر أخرى، إرادة التوكيد، ويختفي بعض معانيه، حتى يغمض على أكثر السامعين، ويكشف بعضها حتى يفهمه بعض الأعجمين، ويشير إلى الشيء، ويكتن عن الشيء؛ وتكون عنايته بالكلام على حسب الحال وقدر الحفل، وكثرة الحشد وجلالة اللقاء. ثم لا يأتي بالكلام كله مهذباً كل التهذيب، ومصفي كل التصفية. بل تجده يمزج ويشوب (يخلط) ليدل بالناقص على الوافر، وبالغث على الثمين، ولو جعله كله نجراً (لوئاً) واحداً ليحسسه بباءه وسلبه ماءه. ومثال ذلك الشهاب من القبس ثُبْرَزَه للشعاع، والكوكبان يقتربان، فينقض النوران، والسُّخَاب (القلادة) ينظم بالياقوت والمرجان والعقيق والعقيقان ولا يحمل كله

(١) تحت رأية القرآن ص ٢١٣.

جنساً واحداً من الرفيع الشمين، ولا النفيس المصون<sup>(١)</sup>.

بعد هذه المقدمة الالازمة نعود إلى ويلش لنرى كيف عرض هذا الموضوع وكيف عالجه، يقول إن طبيعة ترتيب القرآن وطريقته يجعل من الصعب علينا أن نضع أشكاله الأدبية في نظام محدد، أو نصفه موضوعياً من حيث المواد الرئيسة التي يتضمنها، وأى محاولة لتصنيف أجزاء القرآن بحسب المعيار الفنى المتعارف عليه للأشكال الأدبية يعني الأسطورة، الخرافية، الرواية الملحمية، القصة القصيرة، المثل أو الحكاية .. الخ، سوف تنهار سريعاً. أمثلة قليلة يمكن أن نعرضها هنا، ولكنها في جموعها لا تمثل إلا نسبة ضئيلة من النص القرآني، لأن هذه النماذج كانت قد استعملت إلى حد كبير جداً لتعزيز أسلوب القرآن ودعوته، وبالتالي فهي كأشكال أو موضوعات متميزة في تركيبها وسياقها، لها مغزى ضئيل. وفي سياق حديثه عن النص القرآني يشير الكاتب بعد ذلك إلى المستشرقين بل، وواتْ اللدان يقولان - ما دام القرآن قد نفى عن محمد أن يكون شاعراً، وما دامت رسالة محمد ﷺ كنبي هي نقل تعاليم الله لمعاصريه (في الحقيقة لهم ولغيرهم إلى قيام الساعة) ينبغي علينا أن نبحث عن أشكال تعليمية وعظية أكثر منها شعرية أو فنية في القرآن<sup>(٢)</sup>.

توقف هنا لنقول شيئاً بالنسبة لكلام ويلش ومن أخذ عنهم وتأثر بهم، إنه يزعم أن تصنيف القرآن موضوعياً أمر صعب؛ وهذا باطل. نعم إن للقرآن أسلوبه الخالص ومنهجه الخاص الذي يميزه عن الكتب الأخرى والذى يجعله بحق معجزاً، ولكن هذا الأسلوب وهذا المنهج القرآن له في الوقت نفسه، نظامه الحكم والصارم وإن بدا أنه لا يخضع لقاعدة الوحدة الفنية للشكل الأدبي المعتمد للبشر، وذلك لسبب بسيط هو أن القرآن ليس تأليفاً بشرياً ولا عملاً إنسانياً أبلةً حتى يخضع الخضوع التام للقواعد والمعايير الأدبية الإنسانية المتعارف عليها، ومع ذلك فإنه يمكن أن تصنف موضوعات القرآن

(١) ابن قتيبة. تأويل مشكل القرآن ص ١٢، ١٣ وأيضاً الباقلان. إعجاز القرآن ١٣١.

(٢) بل ووات 75 p.

تصنيفًا موضوعيًّا بسهولة، والقرآن في عصرنا الحاضر يدرس من هذه الناحية تحت ما يسمى بـ"التفسير الموضوعي" فهناك آيات تتحدث عن الله، ذاته وصفاته، ووحدانيته، وعجائب في الكون، عن الإيمان والكفر، والنفاق، وعن أركان الإسلام الصلاة، والزكاة، والصوم، والحج، وسائر الفروض والتکاليف الشرعية؛ وفيه آيات تتحدث عن الإعجاز العلمي، وعن مكانة العلم والعلماء، كما أنه يشتمل على آيات التدبر والتأمل والنظر، والأخلاق والفضائل، والمعاملات، والبيع والشراء والتجارة، ويتضمن القرآن كذلك آيات حول القرآن نفسه نزوله وأحكامه وفي الكتب السابقة وأهل الكتاب والكافر والمرجعين والمنافقين وفي حياة الرسول ﷺ؛ دعوته وهجرته وعن الجهاد ومنهج الدعوة إلى الله وعن السلام وال الحرب، والأخوة الإنسانية والأخوة الإيمانية وعن الزواج والطلاق والعدة، والنفقة وتربية الأولاد، وعن المرأة والأسرة وما يتعلق بهما. عن قصة الخلق وقصص الأنبياء وفيه كذلك الأمثال والقصص والمواعظ والآيات التي تتحدث عن الخير والشر، والشك واليقين والخوف والرجاء، وعن الحياة، الموت، والبعث والحساب والعقاب، والجنة والنار؛ بل وعن أحاديث القلوب، وخلجات النفوس، عن المخلصين والمنافقين، والطائعين والعصاة والأتقياء والفقسقة ... إلخ.

وبالنسبة لما يقوله بلُّ بخصوص طبيعة القرآن فإننا نوافقه في أن القرآن قد نفى أن يكون محمد شاعرًا، ولكننا نختلف معه فيما ذهب إليه من أن طبيعة القرآن تعلمية وليس أدبية ولا فنية بختة في أشكالها المختلفة، نقول إن هذا تعميم في الحكم وهو خطأ منهجي كبير؛ إذ أنه ي مجرد القرآن من أعظم وجه من وجوه إعجازه وأجلاته، وهو الشكل الأدبي والتركيب الإبداعي العجيب، وهو أمر مرفوض عقلاً واعتقاداً.



# الفصل الأول

## صيغ القَسْم فِي القرآن

يتناول المستشرق ويلش موضوع الأقسام في القرآن وهو من الموضوعات المهمة والحساسة، وقبل أن نعرض لرأيه، نقدم نبذة مختصرة للأقسام القرآنية تكون بمثابة القاعدة والمعيار للمناقشة. اهتمت كتب التفسير بهذا الموضوع في الموضع والقرائن المترفة التي ذكرت فيها الأقسام، وقد أفرد الإمام ابن القيم الحنبلي (ت: ٧٥١هـ) مؤلف سماه "البيان في أقسام القرآن".

ويينبغى أن نعرف أن القصد من "القَسْم" في القرآن هو تحقيق الخبر وتوكيده، والأقسام تختلف في صيغها ومواضعها في القرآن الكريم، وكما سنرى فإنها ليست قاصرة على السور القصيرة ولا السورة المنسزلة في بداية الوحي. والقسَّم لا يكون إلا باسم معظم أو بشيء عظيمه الحال تبارك وتعالى ودل على نفسه به فيكون القسم من ثم تأكيداً للكلام وعقداً للبر والصلة بين الخالق والمخلوق له، وحرصاً من الله على هداية خلقه بكل سبيل لأن من حلف لك وهو أقوى منك وأجل وأعظم وهو مالك رقتك، ومنه مُبتداك ومتهاك، فقد عظم قدرك ورفعك فوق مكانتك. وإن في القسم كذلك تبييه على فضل المقسم به، وخطر المقسم عليه فقد أقسم الله تعالى بنفسه في سبعة مواضع من القرآن، قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقٌ ﴾ (يونس: ٥٣) ويونس ليست سورة قصيرة ولا هي من أوائل ما نزل من القرآن وهذا مما يحسن التبييه عليه لتعلقه بزعم الكاتب، كما سنرى قريباً، وقوله: ﴿ قُلْ بَلَى وَرَبِّكَ لَتَعْبَثُنَّ ﴾ (التغابن: ٧) وهذه السورة كلها مدنية؛ والمُقسَّم عليه في السورتين هو البعث أو المعاد؛ وهو أمر واضح كل الوضوح، وقوله: ﴿ فَوَرَبِّكَ لَتَخْشِرُهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَتُحَضِّرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِئِيًا ﴾ (مرim: ٦٨) وهذه السورة مكية ولكنها ليست من أوائل ما نزل من القرآن أيضاً، وهي واضحة من حيث الموضوع الذي هو الخشر والإعاده الذي ينazu فيه الكفار والملائكة في كل عصر وفي كل مصر، وقوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا تَجِدُوا فِي أَنفُسِيهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (النساء: ٦٥) وهذه السورة كلها مدنية، وقوله تعالى: ﴿ فَلَا أَقِسْمُ بِرَبِّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ إِنَّا لَقَدِيرُونَ ﴾ على أن تُبَدِّلَ خيراً مِنْهُمْ

وَمَا لَخُنْ بِمَسْبُوقِينَ ﴿٤١﴾ (المعارج : ٤٠ - ٤١) ثم إن تعبير "قصص العقوبات" الذى اختاره المعارض تعبير أخيازى، إذ أنه يوحى للقارئ بأن قصص القرآن إنما جاءت للتخييف والردع وهذا في حد ذاته يصور الإسلام على أنه دين العنف والقسوة وهذا محض افتراء وجهل بالقرآن وبرسالة الإسلام جملة.

ونضيف إلى هذه الأقسام السبعة قوله تعالى: ﴿فَوَرَّتِ السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ إِنَّهُ لَحَقٌ مِّثْلَ مَا أَنْكُمْ تَنْطَقُونَ﴾ (الذاريات : ٢٣) وقد ضم بعضهم ما تضمن لفظ الشهادة في القرآن هذه الأقسام؛ كما جاء في قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَشْهُدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَذِبُونَ﴾ (المنافقون: ١) (١) وذلك لأن الشهادة إنما سبقت لتوكيد الخبر وهو عمل القسم، لذا سمى قسمًا، وهذه الأقسام انعقدت بذات الله تعالى في ستة مواضع منها توجه القسم لرسول ﷺ، وفي السابعة جاء القسم مباشرة من الله تعالى. والمقسوم عليه في ستة مواضع هو البعث والنشور، وواحد منها لتأكيد نبوة محمد ﷺ وضرورة قبول حكمه والتزول على قضائه (كما في النساء: ٦٥) وباقى صور القسم الأخرى، أقسم الله عز وجل فيها بمحلوقاته، ويجب أن يكون معلوماً أن الله أن يعظم ما شاء ومن شاء من خلقه وأن يقسم بما شاء منها ولكن ليس لأحد من البشر أن يقسم بغير الله تعالى كما قال الحسن عليه السلام وقال ابن أبي الأصبغ في "أسرار الفوائح" في تعلييل القسم بالمحلوقات، "القسم بالمصنوعات يستلزم القسم بالصانع".

يقول ابن عطية أن الله أقسم بعض مخلوقاته (تبنيها منه وتشريفا، ولذلك سبب النظر فيها والاعتبار بها وذلك يؤول إلى التوحيد والمعرفة بحقوق الله تعالى) (٢).

قال أبو القاسم القشيري: القسم بالشيء لا يخرج عن وجهين إما لفضيلة أو لمنفعة فالفضيلة كقوله: ﴿وَطُورُ سَيِّنَيْنَ وَهَدِنَا الْبَلْدَ الْأَمِينَ﴾؛ والمنفعة نحو قوله: ﴿وَالَّذِينَ وَالزَّيَّتُونَ﴾، ونستدرك على إمامنا الجليل، إن المنفعة والفضيلة قد توجدان معًا في الشيء المقسم به نفسه كما في القسم بالطور وهو الجبل المعروف فقد اجتمعت فيه الفضيلة والمنفعة معًا أقسم الله به لفضله على الجبال فهو مهبط وحى الله، وأن له دوراً في حفظ توازن الأرض والاحتواء على بعض المعادن والمواد النافعة، ونلتفت النظر هنا إلى نقطة مهمة وهي أن القسم

(١) السيوطي. الإتقان. ٤ / ٤٦.

(٢) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز. ٤٧ / ١٤.

قد يكون مطويًا في الكلام معلومًا من قرينة الخطاب كما في قوله تعالى: ﴿وَإِنْ مَنْكُمْ إِلَّا وَارْدُهَا﴾ (مريم: ٧١). إذ تقديره: "والله". وقد تأتي اللام في الكلام لتدل على القسم كما في: ﴿لَتُبَلَّوْنَ فِي أَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ﴾ (آل عمران: ١٨٦).

يتضح من هذا أن الله تعالى يقسم إما بذاته لإثبات غرض عظيم الشأن كالبعث والجزاء وإما بإحدى مخلوقاته لعظم قدرها وعظم فائدتها. وأن الله تعالى لم يقسم في القرآن بحياة أحد من عباده إلا بحياة نبيه محمد ﷺ وذلك لإظهار فضله وتعريف الناس بقدره عند الله تعالى ومكانته لديه عز وجل يقول سبحانه وتعالى: ﴿لَعَمْرُكَ إِبْرَاهِيمَ لَقَى سَكُرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾ (الحجر: ٧٢)، ومعنى عمرك أى وحياتك وعمرك في هذه الدنيا، ومعنى السكرة الضلالة والخيرة، ويعمهون، أى يتربدون عمياً لا هين.

ومن لطائف القسم قوله تعالى: ﴿وَالصَّحِّيٌّ وَالْأَلَيْلِ إِذَا سَجَّى﴾ (١) ما وَدَعَكَ رَبُّكَ وَمَا فَلَى﴾ (الصحي: ١: ٣) أقسم بآيتين عظيمتين من خلقه وأمعن في مطابقة هذا القسم الواقع عالم رسول الله ﷺ الداخلي فعبر تعالى بالصحي والليل يعني ببداية النور وطلعة الليل بنور الوحي الذي احتبس ثم انبعض وهو نور الوحي الذي عاد ظهوره للنبي ﷺ بعد فترة واحتباس، وحيرة والتباس، حتى قال أعداؤه شامتين وَدَعَ حَمْدًا رَبِّهِ، فأقسم الله تعالى بإشراق نور الصبح اللاحن بعد ظلمة الليل الدامس، على نور الوحي الذي عاود النبي ﷺ بعد انقطاع وفترة. وكما هو واضح فإن أدوات القسم تتتنوع بين الواو والفاء والتاء<sup>(١)</sup> وبين صيغ "لا أقسام"، وأساليب توجيه اللوم وصب الويل والثبور كما أشار إليه الكاتب نفسه.

بعد أن أوضحتنا موضوع الأقسام القرآنية من الوجهة الإسلامية، نرى الآن ماذا يقول المستشرق ويلش فيها؛ يزعم ويلش أن هذه الأقسام لا تظهر إلا في سور القصار، والتي نزلت في بدء الوحي، أو في مرحلة قريبة من هذا التوقيت، بوجه خاص، ويرى كذلك أن هذه الأقسام من الغموض بحيث يصعب التوصل إلى معرفة معانيها أو كشف غواصتها وأسرارها، لهذا غامر الكاتب بالمنهج العلمي فادعى أنها سجع كسجع الكهان الذي كانت العرب تلهج به. ونذكر القارئ بما سبق أن قلناه سابقاً من أن سور التي فيها : أقسام تتتنوع في الطول والقصر، وفي أوقات مواطن النزول وأما وأوضحة المعان ليس فيها غموض ولا تسجيح ولا شيء أبلة مما يشبه سجع الكهان، بل ولا يوجد شيء في القرآن كله من هذا النوع؛ كما أوضحتناه في موضعه وقرينته.

يختتم المؤلف كلامه عن الأقسام القرآنية بقوله: "في الحقيقة أن القرآن نفسه يؤكّد أنَّ محمدًا كان قد أتَمَّ بِأَنَّهُ كاهن (Sooth Sayar)، وهذا يجعلنا نقترح أنَّ معاصريه قد رأوا أنَّ هناك مشابهة بين ما قاله وما قد سمعوه هم من الكهان"<sup>(١)</sup>. ونسأل أين هم هؤلاء القائلين بأنَّ القرآن كهانة وما هي أسماؤهم ومؤهلاتهم؟ وماذا عما قاله غيرهم في إعجاز القرآن ومخالفته المعهود مما يصدر عنه الكهان والرجاز والسجاعون والشعراء والخطباء؟ - لماذا اعتمد الكاتب شهادة الطاعنين رغم الجهالة التي تحوطها وتحوطهم، وأغفل شهادة فحول اللغة والبيان المعاصرين للرسول ﷺ بتبرير القرآن على كل ما عداه مما أنتجه عقول البشر في كل زمان ومكان؟؟ وماذا عن شهادة هذا الناقد الحبر الوليد بن المغيرة عندما التقى برسول الله ﷺ وسمع منه بعض آيات من القرآن فقال فيما قال: "فوالله ما فيكم رجل أعلم بالشعر مني، لا برجره ولا بقصصيه، ولا بأشعار الجن، والله ما يشبه الذي يقول شيئاً من هذه، والله إن لقوله الذي يقول حلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإن لم ثمر أعلاه، مغدق أسفله، وإن ليعلو ولا يعلى عليه، وإنه ليحطّم ما تحته"<sup>(٢)</sup>. هنا هو قول الناقد العربي البصير، في القرآن وهو بحق صدق كله.

نعم إن الوليد لما أحس بغضب قومه عاد فقال لهم على ما حكاه القرآن "إن هذا إلا سحر يؤثر إن هذا إلا قول البشر"، بالله عليك هل يستطيع السحرة معاناة الشعر وتدييع الشر الصالح وهم بعيدون عن الناس، لا يأنسون إليهم، بل إلى الشياطين؟ ولا يكتبون إن هم كتبوا إلا طلاسم وألغازًا، وأحاجي لا تقرأ بل ولا يطلع عليها غيرهم، فكلام السحرة وتعاريفهم يطلب لها الخلوات والخزائب والمواضع النجسة. وهذه كتب السحرة لا يزال بعضها يتداول إلى اليوم فهل يروق لعاقل أن ينسب شيئاً منها إلى القرآن؟ وهل يمكن لأحد أن يشبه عليه الوحي الذي جاء به محمد بقول الكاهن أو الساحر؟ أضف إلى ذلك أن السحرة لا يعملون إلا للتكتسب والارتزاق؛ هذا هو دأؤهم ودأدهم وديدهم، كما حكاه القرآن عنهم، وهو بلا شك واقعهم بالأمس واليوم: «فَلَمَّا جَاءَ السَّحْرَةُ قَالُوا لِفَرْعَوْنَ إِنَّ لَنَا لِأَجْرٍ إِنْ كُنَّا نَحْنُ الْغَلَيْتَينَ» <sup>(٣)</sup> قال نَعَمْ وَإِنْكُمْ إِذَا لَمْنَى الْمُقْرَبِينَ <sup>(٤)</sup> (الشعراء: ٤١ - ٤٢).

إن السحرة يسعون دائمًا إلى الكسب الحرام وإلى تقويض العمران والتفرق بين الأزواج والخلان، والسلط على الأموال والأنفس والثمرات، فهل وجد واحد عيًّا من هذه العيوب أو رذيلة من هذه الرذائل في شخص محمد ﷺ وهل طلب محمد على ما دعا الناس إليه أجرًا؟ وبعد ذلك كله فإن القرآن لا يحتوى إلا على ما يظهر النفوس ويصفى القلوب والضمائر، ويفقوى الإيمان ويدعو إلى التمسك بالفضائل ومكارم الأخلاق.

(١) دائرة المعارف الإسلامية ص ٤٢١ وانظر كتابنا. محمد بن الحقيقة والافتاء في الرد على الكاتب اليهودي الفرنسي مكسيم روبيسون. القاهرة - دار النشر للجامعات ١٩٩٩ م.

(٢) الإنفاق / ٥

## الفصل الثاني

### آيات الإعجاز العلمي في القرآن

لاحظ ويلش أن هناك آيات مكية تتحدث عن آيات الله في الكون، في السماء والأرض، وفي الإنسان، والحيوان، والعقل والفكر والنظر، وعن بعض الظواهر الطبيعية، كالشمس والقمر والنار والرعد والبرق والزلزال والمطر والسحب والماء وعن الجبال والأهوار والزرع والطير والحيوان الخ، وعن اختلاف الليل والنهار وجريان الرياح، وعن خلق الإنسان ومراحل خلقه وعن اللقاح والتكاثر. والأمثلة على ذلك كثيرة بل تكاد تستغرق معظم آيات القرآن يقول تعالى: ﴿فَلَيَنْظُرِ الْإِنْسَنُ إِلَىٰ طَعَامِهِ﴾ (١٤) أَنَا صَبَّيْنَا الْمَاءَ صَبَّيْا (١) ثُمَّ شَقَقَنَا الْأَرْضَ شَقَّا (٢) فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبَّا (٣) وَعَبَّا وَقَضَبَا (٤) وَرَزَّبُونَا وَخَلَّا (٥) وَحَدَّبَقَ غُلْبَا (٦) وَنَكَهَهَا وَأَبَا (٧) مَنْتَعْنَا لَكُمْ وَلَا تَعْمِلُكُمْ (٨) (٩) (عبس: ٢٤ : ٣٢)، «الْمَرْجَعُ لَهُ عَيْنَيْنِ (١٠) وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ (١١) وَهَدَيْنَاهُ النَّجَدَيْنِ (١٢)» (البلد: ٨ : ١٠)، هذه اللغة إلهية سامية يدعو الله بها عباده إليه عن طريق التأمل والتفكير في هذه المخلوقات التي تحمل الدلائل والبراهين الكافية والشافية على وجوده ووحدانيته وعظمته وأزليته وأبديته وقيوميته؛ «أَنْظُرُوْا إِلَىٰ ثَمَرَةٍ إِذَا أَثْمَرَ وَيَعْمِلُهُ (١٣)» (الأنعم: ٩٩)، «أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَّقْنَاهُمَا (١٤) وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيٍّ (١٥) أَفَلَا يُؤْمِنُونَ (١٦) وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَبِيًّا أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبْلًا لَّعْلَهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (١٧) وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْفًا مَحْفُوظًا (١٨) وَهُمْ عَنِ اءِيَّتِهَا مُعْرِضُونَ (١٩) وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ الْأَيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ (٢٠) كُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبِحُونَ (٢١) (٢٢) (الأنبياء: ٣٠ : ٣٣)، «يَتَأْيِهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ (٢٣) إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَحْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوْ أَجْتَمَعُوا لَهُ (٢٤) وَإِنْ يَسْلُبُهُمْ الْذُبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَقِدُهُ مِنْهُ ضَعْفَ الْطَّالِبِ وَالْمَطْلُوبِ (٢٥) (٢٦) (الحج: ٧٣)، «وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَنَ مِنْ سُلْطَنٍ مِنْ طِينٍ (٢٧) ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينٍ (٢٨) ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظِيمًا فَكَسَّوْنَا الْعِظِيمَ لَهُمَا ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقًا إِخْرَاجًا (٢٩)

فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَلِيقَينَ ۝ لَمْ إِنْ كُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ ۝ ۝ (المومنون: ۱۲ : ۱۵)، «وَمِنْ  
 ءَايَتِهِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِنْ دَآبَةٍ وَهُوَ عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ۝ ۝  
 (الشورى: ۲۹)، «وَإِيَّاهُ هُمُ الْأَيْلُ نَسْلَحُ مِنْهُ الْهَارِ فَإِذَا هُمْ مُظْلَمُونَ ۝ ۝ (يس: ۳۷)  
 «أَوْلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَيْنَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ۝ كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً  
 وَأَثَارُوا الْأَرْضَ وَعَرَوُهَا أَكْثَرَ مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَاءَهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيظْلِمُهُمْ  
 وَلَكِنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۝ ۝ (الروم: ۹) «فَسُبْحَانَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُوتَ وَحِينَ  
 تُصْبِحُونَ ۝ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ۝ سُخْرُجُ الْحَيٌّ مِنَ  
 الْمَيِّتِ وَسُخْرُجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ وَسُخْرُجُ الْأَرْضِ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَلِكَ تُخْرُجُونَ ۝ وَمِنْ ءَايَتِهِ  
 أَنَّ خَلْقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ إِذَا أَنْتُمْ بَشَرٌ تَنْتَهِرُونَ ۝ وَمِنْ ءَايَتِهِ أَنَّ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ  
 أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوْدَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتَ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ۝ وَمِنْ  
 ءَايَتِهِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَأَخْتِلَافُ أَسْبَابِكُمْ وَالْوِينَكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتَ لِلْعَالَمِينَ ۝  
 وَمِنْ ءَايَتِهِ مَنَامُكُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَأَبْتِغَاوُكُمْ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتَ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ  
 ۝ وَمِنْ ءَايَتِهِ يُرِيكُمُ الْبَرْقَ حَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَيُخْبِي - بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ  
 مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتَ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ۝ (الروم: ۱۷ - ۲۴)، «وَمَا خَلَقَنَا  
 السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْهِمَا لَعِبِينَ ۝ ۝ (الدخان: ۳۸)؛ «فَلَيَنْظُرُ الْإِنْسَنُ مِمَّ خَلَقَ  
 خَلَقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ ۝ سُخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الْأَصْلِ وَالْتَّأْبِ ۝ ۝ (الطَّارِق: ۵ : ۷)، «وَالسَّمَاءُ  
 ذَاتُ الرَّجْعِ ۝ وَالْأَرْضُ ذَاتُ الصَّدْعِ ۝ إِنَّهُ لَقَوْلٌ فَضْلٌ ۝ وَمَا هُوَ بِالْهَنْزِلِ ۝ ۝  
 (الطَّارِق: ۱۱ : ۱۴)؛ «يَأْتِيهَا الْإِنْسَنُ مَا غَرَّكَ بِرِبِّكَ الْكَرِيمِ ۝ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّكَ  
 فَعَدَلَكَ ۝ فِي أَيِّ صُورَةٍ مَا شَاءَ رَبُّكَ ۝ ۝ (الانْفَطَار: ۶ : ۸) ۱۱

توقف الكاتب عند هذا الحد؛ أعني مجرد الرصد لبعض آيات الأنفس والآفاق دون  
 أن يُتوه بعظمة الإسلام في جانب احترام العقل، والحضار على التفكير والتدبیر والبحث

(۱) وانظر أيضاً الآيات الروم ۲۸، ۴۶، ۵۱، ۶۴، ۶۶، ۸۲، فصلت: ۹، ۱۲، ۳۲، الشورى: ۱۰: ۹، ۱۲، ۳۱.

والاكتشاف؛ وهو مما تميز به القرآن الكريم عن جميع الكتب المقدسة في العالم.

ولم يلفت نظره كذلك تلك الحقائق العلمية الباهرة التي جاءت في القرآن، وعرفها المسلمون إجمالاً، أو على سبيل التعريف، وذلك قبل أن يتوصل إليها العلماء المحدثون منذ وقت يُعد بالعقود، وليس بالقرون، على سبيل المثال المراحل التي يمر بها الحيوان المنوي من النطفة، إلى المضمة، إلى العلقة، إلى تكوين العظام، إلى كسوة العظام لحماً، ثم نفخ الروح فيه، وطروء الحياة عليه، وانفصال الأرض عن السماء، ووصف السماء بأنها ذات الرجع، والأرض بأنها ذات الصدع، يعني التشققات التي تكون تحت مياه الحيطات والبحار وتند بعشرات، بل بعشرات الآلاف من الأمتار، ويصل عمقها إلى مسافة تتراوح ما بين الستين إلى المائة والخمسين من الكيلو مترات، وكيف تتصل هذه الصدوع بعضها ببعض برغم تباعدتها وتشابكها، وكأنها صدع واحد متعدد ومنتشر؛ ولذلك عبر عنها الله تعالى بالفرد (الصدع) ولم يقل "الأرض ذات الصدوع" ولو لا هذه الصدوع لما صلحت الحياة على الأرض ولما ثبتت الكرة الأرضية.

هذه الحقائق العلمية التي جاء بها القرآن لأَكْبَرُ برهانٍ، وأدْمَغَ حجةً على صدق النبي ﷺ، وعلى أن القرآن كتابُ الله تعالى، إذ كيف يتأنى لِمُحَمَّدٍ أو لِأَيْ بَشَرٍ في زمانه، بل وبعد زمانه، أن يُظْهِرَ هذه الحقائق العلمية الباهرة التي احتاجت من الإنسان أن يدرس ويتعلم ويجرب ويختبر الآلات وينفق الأموال الطائلة لكي يصل إلى اكتشافها؛ ونضيف أن القرآن لو كان من صنع محمدٍ لاستطاع من هو مثله أو من هو قريب منه أن يأتي بمثل هذا القرآن؛ وهذا لم يحدث أَبَدٌ، وانطلاقاً من الحقائق القرآنية، والأوامر الإلهية بالنظر والتدبر في الملوكotas في عالم المادة وفي عالم الروح، انطلق المسلمون إلى التعلم وإلى النظر حتى ساروا أئمة في العلوم الدينية والعلوم الإنسانية وفي العلوم التطبيقية، سواءً بسواءً، لم يكتفوا بعلومهم بل رحلوا إلى مختلف البقاع لتحصيل علوم الأمم الأخرى، كما استحلب خلفاؤهم المخطوطات المختلفة فيسائر العلوم وفي الفلسفة وفي غير ذلك.

وقد أعطى المسلمون للعالم في جميع صنوف المعرفة أضعافاً ما أخذوه من بعض الأمم؛ وهذه الحقيقة عادت اليوم من المسلمين بين علماء الشرق والغرب؛ فعلى سبيل المثال، يقول "جوستاف لوبيون" الذي ألف كتاباً كبيراً الحجم بعنوان "حضارة العرب"

"ويعزى إلى بيكون - على العموم - أنه أول من أقام التجربة، واللاحظة، اللتين هما أساس المنهج العلمية الحديثة، مقام الأستاذ؛ ولكنه يجب أن تعرف قبل كل شيء بأن ذلك كله من عمل العرب وحدهم".

ويقول همبولد: "إن ما قام على التجربة واللاحظة هو أرفع درجة في العلوم أن العرب ارتفعوا في علومهم إلى هذه الدرجة التي كان يشغلها القدماء"<sup>(١)</sup>

يقول المفكر الفرنسي المسلم جرينيه، الذي كان عضوا بمجلس النواب الفرنسي، عن سبب إسلامه: "إني تتبع كل الآيات القرآنية التي لها ارتباط بالعلوم الطبية والصحية والطبيعية والتي درستها من صغرى وأعلمها جيداً، فوجدت هذه الآيات منطقية كل الانطباق على معارفنا الحديثة، فأسلمت لأني تيقنت أن محمدًا صلوات الله عليه أتي بالحق الصراح من قبل ألف سنة، من قبل أن يكون معلم أو مدرس من البشر؛ ولو أن كل صاحب فن من الفنون أو علم من العلوم قارن كل الآيات القرآنية المرتبطة بما تعلم جيداً، كما قارنت أنا... لأسلم بلا شك، إن كان عاقلاً حالياً من الأغراض".<sup>(٢)</sup>

ويقول الفنان الفرنسي ألفونس إيتينين دينيه ١٨٦١م: "إن العرب هم الذين يرجع إليهم الفضل على سادات أوروبا وفرسانيها في القرون الوسطى، في تعديل عاداتهم الخشنة، وتلطيفها، ثم تعليمهم رقة العاطفة وتحذيب نقوسهم... وينقطع من يظن أن هذا راجع إلى المسيحية وحدها، على الرغم مما فيها من المزايا والفضل، ثم يقول إنهم يفخرون بالعالم "ببتور" الفرنسي، ويجعلونه درة في تاج الحضارة الحديثة ولكن فاهم أن جابر بن حيان، وأبو بكر الرازي لا يقلان عنه في مرتبة العلماء والمفكرين، فهما المؤسسان الحقيقيان لعلم الكيمياء بفضل ما كشفاه من طرق التقليص، ومن الكحول، ومن حمض الكبريتيك".<sup>(٣)</sup>

ويقول باستنا كومر بوس Basenta Coomar Base في كتابه "Muhammadism" "الحمدية"<sup>(٤)</sup>: لم يكن هناك مجال لأي تزيف أو خداع يعلمه

(١) أوربا والإسلام ص ١٤٦ - ١٤٧

(٢) السيد محمود سالم، مجلة المدار - مجلد ١٤ ص ٥١٨، والنقل عن عبد الحليم محمود. أوربا والإسلام. (القاهرة: دار المعارف ١٩٩٣) ص ٨٧، ٨٨.

(٣) أوربا والإسلام. للإمام الدكتور الشيخ عبد الحليم محمود.

(٤) (كالكانا م ١٩٣١ ص ٤)

الشعور الديني ليدخل على القرآن ما ليس منه أبنته. وإن القرآن ليتميز بهذا عن سائر الكتب الدينية المهمة في العصور القديمة. وإنه لشيء مستغرق بالغرابة أن شخصاً أميناً لا يستطيع أن يقرأ أو يكتب يُمكّنه أن يكتب أعظم كتاب في اللغة الإنسانية".

ويؤكد ما سبق "هاري جاي لورد مان" في كتابه "نحو فهم صحيح للإسلام" - نيويورك - ١٩٤٨ ص ٣: "إن المعلومات الصحيحة في القرآن والنبوات الصادقة التي يحتوي عليها بما لا يدع مجالاً للشك أن محمداً لم يكن ليتوصل إليها نفسه. ولو كان القرآن من وضع محمد لاستطاع غيره من البشر أن ينافسه في ذلك وهو شيء لم يحدث"<sup>(١)</sup>

إذا تأملنا هذه الآيات وغيرها كثيرة مما هو منها، من حيث الموضوع والغاية، وقسمناها إلى مجموعات بحسب موضوعاتها نلاحظ أنها تأتي أحياً إما مسوقة بعبارات تمهيدية كما في سورة النحل (٤٧، ٦٥، ٦٧)؛ أو تختتم بسلسلة من الآيات، وربما تواردت عدة آيات قرآنية على وصف معجزة كونية واحدة بالدعوة إلى التفكير والتدبیر كما في (سورة النحل مثلاً الآيتين ١٠، ١٣) وقد تأتي على هذه الأئمّاء: «إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِّقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ» (النحل: ١١)، أو «إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِّقَوْمٍ يَذَكَّرُونَ» (النحل: ١٣)، وأحياناً تبدأ بصيغة "أَفَلَمْ" كقوله تعالى: «أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاوَاتِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا هَا مِنْ فُرُوجٍ» (آل عمران: ٦)، وكلمة "آية" ترد بمعنى آية قرآنية وآية كونية، وقد بینا معنى اللفظة بالمفهوم الأول في قرينة حديثنا عن القرآن، والآية هنا بمعنى الظاهرة أو الخلق العجيب أو الصنع الإلهي المعجز، فالقرآن معجز بآياته من حيث المعان والكلمات، والكون معجز بظواهره الطبيعية وأسراره الكونية من حيث التسوية والإيجاد إن القرآن في أصل تركيبه معجز باهر وفي ما تتطوى عليه آياته معجزات كثيرة ذاخرة ومتعددة. وقد درس العلماء المسلمين الأوائل موضوع الإعجاز العلمي في هذا الكتاب المبين فركزوا أولاً على جانب الإعجاز اللغوي، وقد أبدع في هذا الجانب المفسرون، والبلغيون كالباقلاني والجرحان والزمخشي، وبمضي الأيام والسنين، وعكوف المسلمين على دراسة القرآن، والتمعن في أسراره تكشفت لهم وجوه جديدة من الإعجاز حتى أن أبو بكر بن العربي يرى أن في القرآن معجزات بعد آياته مضروبة في

(1) Islam, An Introduction. Begum Aisha Bawany Wakf, Karachi Bakستان.

أربع، لأن كل آية عنده لها حدّ ومطلع وظاهر وباطن.

وقد تكلم السيوطي في كتابه "معترك القرآن" في الباب الأول منه فذكر أن القرآن يحتوى على ثلاثة نوعاً من الإعجاز العلمي، وقد قرر السيوطي والشاطبي في "الموافقات" أن الإعجاز في القرآن لا يقتصر على الجوانب البلاغية أو اللغوية فحسب، وإنما يشتمل أيضاً على الجوانب العلمية الأخرى، يعني العلوم التي كانت سائدة على عصرهم.

وذكر كلاهما أن في القرآن مسائل طبية وإشارات هندسية، وجبر وحساب وعدد، وفلك، وتجارة، وجزارة، وطبع وحياة، وصياغة. كما أنه يشتمل على كثير من علوم الأوائل، يعنون بذلك علوم اليونان تلك العلوم التي لم تكن ترجمت إلى اللغة العربية إلا بعد قروءون من نزول القرآن، وعلى الرغم من هذا فإن الشاطبي يقرر أن القرآن لم يخاطب العرب بغير ما كانوا يفهمونه من المعارف البسيطة فهم أمة أمية لا إمام لها بالعلوم المتعمقة والفلسفات المتشعبة. وإننا لنعجب من كلام هذا الإمام الأصولي الكبير وهو من علماء الأندلس التي كانت مثارة أوربا والعالم كله في العلوم والحضارة كيف يقول الإمام إن القرآن لم يجيء للعرب بغير ما يفهمونه؛ والقرآن إنما جاء بأصول العلوم كلها، وبقاعدة العلم الركينة من البحث والنظر والنهج العلمي، وقد جاء للعالم كله، وليس للعرب وحدهم؛ بل لقد جاء لكل زمان، وليس لزمان بعينه، ولكل مكان، وليس لمكان بذاته.

ولا يفوتنا أن ننوه هنا بالبحوث القيمة الكثيرة التي قدمها علماء مسلمون وغير مسلمين عن الإعجاز العلمي للقرآن الكريم، وقد استمعت إلى أمثلة كثيرة منها في مؤتمر الإعجاز العلمي للقرآن، وفي المؤتمر الكبير الذي عقد بمدينة باندونيسيا في صيف ١٩٩٤. وهناكلجنة خاصة بالإعجاز العلمي في القرآن ضمن لجان رابطة العالم الإسلامي، وللجنة مصرية للإعجاز العلمي بالقاهرة تضم أسماء ذهنية في جميع التخصصات، وتتنظم هذه الجمعية محاضرات نصف شهرية، تقدم الجديد في موضوع الإعجاز العلمي للقرآن الكريم، وتعمل على طبعه ونشره، وقد منحت شهادات جامعية أيضاً في هذا المجال.

## الفصل الثالث

### آيات الأمر بصيغة "قل"

هذا جانب من البحث جيد؛ تتبع فيه ويلش الآيات القرآنية التي افتتحت بصيغة فعل الأمر "قل" أو "قولوا" الخ، وهي منتشرة في ثلثا القرآن كله، وآيات هذا النوع تأتى إما بتقرير أمر ما، من خلال عبارات قصيرة، أو بيان مسألة ما بياناً قاطعاً؛ وأحياناً تأتى بالأمر للرسول ﷺ أن يقدم الإجابة على سؤال وجه بالفعل إليه ﷺ؛ أو يتحمل أن يوجه إليه، على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهْلَةِ قُلْ هَيْ مَوْقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجَّ ﴾ (البقرة: ١٨٩)<sup>(١)</sup>، قوله: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلْ اللَّهُ يُفْتِي كُمْ فِي الْكَلَلَةِ ﴾ (النساء: ١٧٦)، قوله: ﴿ يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أَحْلَّهُمْ قُلْ أَحْلَّ لَكُمُ الظَّبَابُ ﴾ (المائدة: ٤)، قوله تعالى: ﴿ وَسَأَلُوكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِنِّي وَمَا أُوتِينَتِ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (الإسراء: ٨٥)، قوله تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوَلَاءِ شُفَعَتُونَا عِنْدَ اللَّهِ قُلْ أَنْتُبُوْنَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْكِرُونَ ﴾ (يونس: ١٨)، قوله: ﴿ يَسْأَلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللَّهِ وَمَا يُدْرِيكُ لَعَلَّ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴾ (الأحزاب: ٦٣)، قوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُوكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا ﴾ (النازعات: ٤٢)، الفتوى في الحلال والحرام، الله رب العالمين أصلاً، وهكذا الحال بالنسبة لمجموع آيات "قل" التي نزلت بالتشريع دائمًا، وأعطت الإجابة على الأسئلة الخاصة بالحلال والحرام بطريقة مباشرة.

ويُنْبَغِي أن يكون واضحًا أن الكلام الذي يعقب فعل الأمر "قل" إنما هو كلام الله تعالى وإنْ أمرَ محمد بقوله وأجراه الله على لسانه، فلا محل إذا لتوهم الكاتب بأنه من كلام محمد ﷺ كما حاول أن يبيه من خلال تعليقه على آيات (٢٠ : ٢٨) من سورة الجن.

وقد زعم كاتب مجھول على شبكة المعلومات الدولية أن الفعل "قل" إلحاقي؛ أضافه المسلمون ليوهموا أن القرآن وحي، وليس من عمل محمد ﷺ؛ ويلاحظ أن الأمر بعبارة "قل" أو "قولاً" أو "قلن" أو "قولي" يأتي في القرآن أيضاً مشفوعاً بالتوجيه إلى السلوك الفاضل، أو الأمر بذومه إن كان موجوداً بالفعل: ﴿ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴾ (الأحزاب: ٣٢)، ﴿ فَلَا تَقُلْ هُمْ أَفِي وَلَا تَنْهِرُهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَيْرِيمًا ﴾ (الإسراء: ٢٣)، ﴿ وَإِنَّمَا تُعَرِّضُنَّ عَنْهُمْ

(١) وعن صيغة "قل" في القرآن انظر أيضًا البقرة ٢١٧، ٢١٩، ٢٢٢.

أَبْيَقَاءَ رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ تَرْجُوهَا فَقُلْ هُمْ قَوْلًا مَيسُورًا ﴿٢٨﴾ (الإسراء: ٢٨)، ﴿قَالَتِ الْأَعْرَابُ إِمَانًا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا﴾ (الحجرات: ١٤)، ﴿فَإِمَّا تَرَىٰ مِنَ الْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِي إِلَى نَذْرُتِ لِرَحْمَنِ صَوْمًا فَلَنْ أَكَلَمَ الْيَوْمَ إِنْسِيًّا﴾ (مريم: ٢٦)، ﴿فَقُولَا لَهُمْ قَوْلًا لَيْنَا لَعْلَهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ لَخْشَى﴾ (طه: ٤٤)، ﴿فَأَتَاهُ فَقُولَا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ﴾ (طه: ٤٧) ﴿وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا﴾ (طه: ١١٤)، ﴿وَقُلْ رَبِّ اذْخِلْنِي مُدْخَلَ صَدِيقٍ وَأَخْرَجْنِي مُخْرَجَ صَدِيقٍ وَأَجْعَلْ لِي مِنْ لَدُنْكَ سُلْطَنًا نَصِيرًا﴾ (الإسراء: ٨٠)، ﴿فَلَنْ يَنَاهِلَ الْكِتَبُ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا تَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا تُنَزِّكُ بِهِ شَيْعًا وَلَا يَتَخَدِّبَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ ذُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَقُولُوا أَشْهَدُو بِأَنَّا مُسْلِمُوْنَ﴾ (آل عمران: ٦٤).

كل هذه الصيغ والأشكال، سواء جاءت مباشرة عن الله أم جرت على لسان النبي ﷺ أو وردت كامر أو كإجابة عن سؤال؛ كل ذلك هو كلام الله تبارك وتعالى، وكله قرآن، لا شك أليته في شيء من هذا.

يقول الإمام البيهقي: "والإيمان بالقرآن يتشعب شعباً: فأولها وأهمها أنه: بأنه كلام الله تبارك وتعالى وليس هو كلام محمد ﷺ، ولا من وضعه ولا من وضع جبريل عليه السلام؛ وثانيها: الاعتراف بأن القرآن معجزة النظم لو اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثله أو ببعض ما يماثله لم يقدروا عليه أبداً؛ والثالثة: اعتقاد أن جميع القرآن الذي توفي النبي ﷺ عنه هو الذي في مصاحف المسلمين لم يفت منه شيء، ولم يضع بنسيان ناس، ولا ضلال صحيفة، ولا موت قارئ، ولا كعنان كاتم، ولم يحرّف منه شيء، ولم يزد فيه حرف، ولم ينقص منه حرف"(<sup>١</sup>). وعن عمر رض: "القرآن كلام الله عز وجل".

وعن عثمان بن عفان رض قال: "لو أن قلوبنا طهرت، لما شبعنا من كلام الله تعالى".

وعن علي بن أبي طالب رض قال: "ما حكمت مخلوقاً إلما حكمت القرآن".

وعن ابن عباس رض: "أنه صلى على جنازة فقال رجل: اللهم رب القرآن العظيم اغفر له؛ فقال ابن عباس: "تكلتك أملك! إن القرآن منه. إن القرآن منه"(<sup>٢</sup>)".

(١) الإمام أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي. شعب الإيمان. تحقيق أبي هاجر محمد السعيد بسيون زغلول بيروت-

دار الكتب العلمية ط أولى ١٤١٠ هـ - ١٩٩٠ م ١٨٥ / ١

(٢) المصدر نفسه.

## الفصل الرابع

### الأمثال في القرآن

الأمثال من الوسائل القرآنية في إيصال التعاليم الإلهية والدروس الربانية إلى قلوب المخاطبين بالقرآن، وتجسيد المعانى اللطيفة المراد غرسها في النفوس أو تفريتها للأذهان. وقبل أن نعرض لكلام الكاتب في هذا الصدد، نود أن نعرف المثال أو المثل ما هو! أصل المثل من المثل يعنى الانتصاف والاستواء؛ والمثل، المصور على مثال غيره. يقال مثل الشيء، أي انتصب أو تصور؛ ومنه قوله ﷺ: "من أحب أن تمثل له الرجال فليتبوا مقعده من النار"<sup>(١)</sup>، والتمثال الشيء المصور على هيئة مخصوصة، سمي كذلك لأنه يتمثل للعين أو يمثل شيئاً ما ويكون على مثاله، فهو ليس أصلاً، أو يقال تمثلاً كذا أى تصوره في ذهنه، أو ظهر له على شكل كذا؛ قال تعالى: ﴿ فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴾<sup>(٢)</sup> (مريم: ١٧) أى بدا لها الملائكة جبريل عليه السلام كذلك على هذه الصورة البشرية، ولو جاءها على أصل خلقته الملائكة لما تحملت رؤيته، وتتمثل البيت من الشعر أى أنسدته في موقف يشبه الموقف الذى قيل فيه هذا البيت. وامتثل لكننا أى خضع له، وامتثل مثال فلان، احتذى حذوه، والتزم طريقه وسلكها وتعها فلم يجد عنها<sup>(٣)</sup>.

ومثل الشيء صفتة قاله الجوهري وقال ابن سيدة وقوله عز وجل: ﴿ مَثَلُ الْجِنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ ﴾ (محمد: ١٥) أى صفتها، وقد تعنى خبرها وحكايتها أو تمثيلها. ومثل يمثل يعني زال عن موضعه، وبمعنى ذهب أيضاً، ومثل بالرجل يمثل مثلاً ومثلة، كلاماً نكل به، وهو المثلة والمثلة بفتح الثاء وتسكينهاء؛ وهى في قوله تعالى: ﴿ وَسَسَعَ جُلُونَكَ بِالسَّيْفَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمُ الْمَلَكُوتُ ﴾ (الرعد: ٦) ومعناها يستعجلونك بالعقاب الذى تهدناهم به وتوعدناهم عليه ولم نعاجلهم به، وقد علموا ما نزل من عقوباتنا بالأمم الخالية فلم يعتبروا بهم، وكأن المثل مأخوذ من المثل لأنه إذا شئ في عقوبته جعله مثلاً وعلمأً.

ومنه مثل بفلان أى عبث بجثته وشووها؛ وفي الحديث أن رسول الله ﷺ: "نهى أن يُمثَّل بالدواب وأن تُوكَل المثلولُ بها"<sup>(٤)</sup>. وامتثل منه اقتضى، والمثال القصاص. والمثال الفراش في الحديث أنه دخل على سعد وفي البيت مثال رَثٌ أى فراش

(١) الترمذى . أدب ١٣ وهو بلفظ "من سره أن يتمثل له الرجال قياماً..." الحديث

(٢) ومنه شعرًا : رباع لها مذ أورق العود عنده خُمَاشاتٌ دَخَلَ ما يراد امتثالها قاله ذو الرمة فى وصف الحمار والأغن [ لسان العرب ١١ / ٦١٤ ].

(٣) الحديث بغير لفظى يسير ابن ماجة - ذيائع وفي مستند أحمد (٢) ٩٨-١٣٧-١٥٦.

خَلْقٌ قَدِيمٌ. وروى عن أم موسى، أم ولد الحسن بن علي، قالت زوج على بن أبي طالب شابين وابنياً منهما فاشترى لكل واحد منها مثاليين، أى فراشين من الصوف الملونة، وفي حديث عكرمة: أن رجلاً من أهل الجنة كان مستلقياً على مثله أى فرشه جمع فراش<sup>(١)</sup>. والأمثل يعبر به عن الشخص الشبيه بالأفضل، والأقرب إلى الخير، وأمثال القوم كنایة عن خيارهم ومنه قوله تعالى: «إِذْ يَقُولُ أَمْتَهُمْ طَرِيقَةً إِنْ لَيَتَّنَّ إِلَّا يَوْمًا» (طه: ٤٠)؛ «وَيَدْهَبَا بِطَرِيقِكُمُ الْمُمْتَنَى» (طه: ٦٣). والطريقة المثلى أى الطريق الأفضل والسلوك الأقوم.

”والمثل“ عبارة عن قول في شيء يشبه قوله قولًا في شيء آخر بينهما مشاهدة لبيان أحدهما الآخر، وبصورة أوضح<sup>(٢)</sup>.

قال الرمخشرى: ”التمثيل إنما يصار إليه لكشف المعانى، وإدانة المتوهם من الشاهد، فإن كان المتمثل له عظيمًا، كان المتمثل به مثله، وإن كان حقيرًا كان المتمثل به كذلك“. وعند الأصفهانى أن ضرب الأمثال عند العرب يؤدى دوراً مهمًا في إبراز خفيات الدقائق، ورفع الأستار عن الحقائق، إنما ترىك المتخيل في صورة المتحقق، والمتوهם في معرض المتيقن، والعائب كأنه مشاهد، وفي ضرب الأمثال تبكيت للشخص الشديد الخصومة، وقمع لسورة الجامح الأولى، فإنه - أى المثل - يؤثر في القلوب ما لا يؤثر في وصف الشيء في نفسه، ولذلك أكثر الله تعالى من ذكره في كتابه، وفي سائر كتبه تعالى؛ ومن سور الإنجيل سورة تسمى سورة الأمثال، وفشت - أى الأمثال - في كلام النبي ﷺ، وكلام الأنبياء<sup>(٣)</sup>.

ونلفت النظر هنا إلى خطأً وقع في كلام الأصفهانى، في قوله: ”إن في الإنجيل سورة تسمى سورة الأمثال“؛ وهذا ليس صحيحًا فكتاب الأمثال من كتب العهد القديم، وهو منسوب إلى سليمان الحكم، أو هكذا ينسب إليه، وعلى الرغم من هذا فإن العالمة الأصفهانى لم ينقطع كثيراً وربما كان الصواب معه إذ يمكن أن يكون قد عنى أن الأنجليل تحتوى على كثير من الأمثال ولعله أشار بالتحديد إلى الإصلاح الثالث عشر من إنجيل متى الذى كلام فيه المسيح تلامذته بأمثال كما ورد في الإصلاح نفسه.

ونعود إلى سياقنا الأول فنقول الأمثال من خصائص القرآن ومن أهم وسائله في تعليم الدين والتبيير بعواقب الأمور وفي تحليل نفسية الإنسان وطبيعة المجتمع، وحركة التاريخ الدين والإنساني؛ وقد ورد ذكر المثل في القرآن في قوله تعالى: »وَيَلْكَ الْأَمْثَالُ نَضَرُّهَا لِلنَّاسِ وَمَا

(١) المصدر نفسه / ١١ - ٦١٥ / ٦١٦.

(٢) الراغب الأصفهانى. مفردات: ٧٥٩.

(٣) الإتقان في علوم القرآن / ٤ / ٣٩.

**يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالَمُونَ ﴿٤٣﴾** (العنكبوت: ٤٣)، وفي قوله: **﴿ وَلَقَدْ ضَرَبَنَا لِلنَّاسِ فِي هَذِهِ الْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ لَعِلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾** (الزمر: ٢٧).

وسوف تمر بنا آيات كثيرة يظهر فيها المثل القصير، والمثل الطويل، والمثل الواقعى، والمثل ممكن الواقع، والمثل التاريخى، والمثل التعليمى التربوى، والمتزع من البيئة، والمثل المفرد، والمركب، والبسيط والمعقد فى تركيبه والمثل الظاهر الصريح، والكامن المستور الذى لم يصرح فيه باسم المثل، وهكذا.

أخرج البيهقى عن أبي هريرة رض قال: قال رسول الله ص: "إن القرآن نزل على خمسة أوجه : حلال، وحرام، ومحكم، ومتشابه، وأمثال، فاعملوا بالحلال، واجتنبوا الحرام، واتبعوا المحكم، وأمنوا بالمتشابه، واعتبروا بالأمثال".

ينص هذا الحديث على أن القرآن جاء بالشريعة الواقية، وأن فيه المحكم المفهوم بذاته، والمتشابه الذى يحتاج إلى العلم الراسخ والاجتهاد الخالص والتتوسع في الفهم والإدراك لتحصيل معناه والوقوف عند حده<sup>(١)</sup>. يقول أبو الحسن الماوردى (على بن محمد بن حبيب ٤٥٠ هـ). من أعظم علم القرآن علم أمثاله، والناس في غفلة عنه لا شغاف لهم بالأمثال (أى بالجانب الأدبى، والحكائى فيها) وإنفافهم المثلثات (يعنى العبر والعواقب)، والمثل بلا مثل كالفرس بلا جام، والناقة بلا زمام<sup>(٢)</sup>. وقد شدد الإمام الشافعى رحمه الله في وجوب تعلم الأمثال على المجنهد<sup>(٣)</sup>.

بعد هذا التعريف الواقى بالمثل، ننظر فيما كتبه ويلش عن أمثال القرآن فنجد أنه سلفاً بالأمثال الكثيرة في القرآن الكريم ويدرك أن لفظة "مثل" تستعمل هنا بمعنىها العام لتضم أي نوع من القصص والحوادث الحقيقية أو الخيالية، وعلى هذا الأساس فإنه يمكن اعتبار أجزاء كثيرة من القرآن أمثالاً، وعلى الرغم من وجود إشارات تاريخية متعددة ضمن هذه الحوادث فإن معظم الأمثال القرآنية تعتبر نسخاً مكررة من القصص السائدات التي يمكن أن تصادف في ثقافات شعوب الشرق الأدنى، والتي تبناها القرآن ليعزز بها نظرته للعالم ويشرى بها تعاليمه الدينية؛ ويدعى الكاتب إلى أبعد من ذلك فيقول إن العديد من الأساطير والأفكار الأسطورية لها وجود واضح في القرآن، فعلى سبيل المثال، مسألة خلق العالم في ستة أيام، والعرش الذي من فوقه يحكم الكون، قد ذكرت عدة مرات في هذا الكتاب - أى القرآن - من هذه الآيات قوله تعالى: **﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ**

(١) الإتقان ٤ / ٣٨، والبرهان ٤٨٦ / ١.

(٢) المصدر نفسه والموضع.

(٣) نفسه.

السموات والأرض في سَيَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى العَرْشِ يُغْشِي الْأَيْلَ الْهَارَ يَطْلُبُهُ حَيْثَا وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ وَالنُّجُومُ مُسْخَرٌ بِإِمْرَةٍ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴿٤﴾

(الأعراف: ٥٤).

﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُومُ لَا تَأْخُذُهُ سَنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفُهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسَعْ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ وَلَا يَعُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ أَعْلَى الْعَظِيمِ ﴿٢٥٥﴾

(البقرة: ٢٥٥).

﴿فَإِنْ تَوَلُّوْ فَقُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ﴾

(التوبه: ١٢٩).

﴿اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلَّ شَيْءٍ لِأَجَلٍ مُسَمٍّ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ أَيَّتُ لِعَلَّكُمْ يَلْقَأُونَ رِبِّكُمْ تُؤْفَنُونَ ﴿٦﴾﴾

(الرعد: ٢).

﴿أَرَجَحُنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى ﴿٦﴾﴾

(طه: ٥).

نلاحظ أن الكاتب أراد بطول تحليله حول آيات العرش وكأنه - وهو كذلك - يريد أن يقول إن تصوير الله جالساً على عرش يفعل كذا وكذا شأن ملوك الأرض خرافية أو أسطورة؛ وهذا تعسف من الكاتب في الحكم على شيء لم يفهمه، فضلاً عن أن يحمسه.

إن آية الكرسي هي أعظم آية في القرآن، وهي ملاك القرآن وستانمه، وفيها أسرار تغنى وتربي وتحفظ وتشفي، وترقي؛ وال المسلمين إذ يعتقدون في أن الله عرضاً، وأنه، سبحانه وتعالى، على العرش استوى، فإنهم لا يشبهون، ولا يُكَيِّفُون، ولا يُمَتَّلون ولا يُعَطَّلون؛ تعالى الله عن كل ذلك علوًّا كبيرًا: ﴿لَيْسَ كَمَلَّهُ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿١١﴾﴾

(الشورى: ١١)

قال الإمام مالك لما سئل عن الاستواء: "الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة".<sup>(١)</sup>

على العكس تماماً من كلام ويلش؛ لقد جاء القرآن سيفاً مسلطاً على الأسطoir والخرافات والأوهام والترهات التي غطت على العقل، وجمدت طاقة الفكر عند الإنسان؛ لقد جاء القرآن بالوحданية المطلقة وبعقيدة التوحيد الصرف، وبتنزيه الذات الإلهية عن

(١) انظر ابن عطية. المحرر الوجيز ٤/١٠، وأيضاً أبو الحسن الأشعري (٤٣٢ـ ٩٣٩) الإبانة عن أصول الديانة تحقيق فوقيه حسين. القاهرة. دار الأنصار ١٩٧٧ـ ٢/١١٦ والإمام أحمد بن حنبل كتاب الرد على الزنادقة والجهمية هي ٩٢ـ ٩٤ والإمام أبو سعيد الدارمي. كتاب الرد على الجهمية ص ٢٦٣. والإمام عثمان بن سعيد الدارمي كتاب الرد على المربي العنيد ص ٣٨١.

مشابهة الحوادث، كما قرر القرآن عصمة الأنبياء، وسلامة الكتاب العزيز من التحريف، وجاء القرآن كذلك بالقول الفصل في عملية الخلق والتدبیر، والقضاء والتقدیر، فقد احترم الإسلام العقل فخاطبه بأرقى لغة، وحاوره بأبلغ أسلوب وأعمقه، وحادله بالتي هي أحسن وحاجه بالبراهين، ولم يكلفه المستحيل ولم يقبل منه الشطط الباطل أو التعطيل الكاذب أو الاستغراق في الخيال والأوهام والبعد عن الواقع المعاش. لقد جعل الإسلام استبطان العقل السليم دليلاً صالحًا وبرهاناً واضحاً وحججاً قاطعة إلى جانب الوحي، كما جعل العقل مناط التكليف ومدار الثواب والعقاب. فمن أين يا ترى تأتي تلك الخرافات إلى القرآن؟ وأين فريضة، وساوى بين مداد العلماء ودماء الشهداء، وحضر من اتباع الظن أو القول بغير علم أو التصديق دون برهان أو التسليم بشيء دون حجة.

إن هذا الموضوع واسع لا يمكن أن تستوفيه هذه الدراسة ولكننا سوف نقدم فيه قولاً مختصراً نرد به على الكاتب، ونبين للقارئ كذلك خطأه فيما ذهب إليه؛ إننا لن نحتاج على الكاتب بما جاء في كتبهم اليهودية والنصرانية من تجسيد وتشبيه وصل إلى حد إثبات الجسم والجهة والمساحة والذراع والإصبع، والعين والحدقة، والنقلة والحركة لله تعالى، وإلى تمثيل الله بالشيخ العجوز، وبالنار الحطوم وغير ذلك مما تكتظ به كتب اليهود، ولن نحتاج عليه كذلك بما ورد في كتب النصارى من تثليث الذات الواحدة أى جعل الله ثلاثة، أب وابن وروح قدس، ولا بخرافة التجسد، وابن الله الوحيدين، ولا بما يعتقدون من نزول الله وبتجسيده وتحمله للسب واللعن والبصق، وموته على الصليب ثم قيامته من بين الأموات وأكله وشربه بعد قيامته ثم صعوده وجلوسه على يمين رب<sup>(١)</sup>، وغير ذلك الأنماط الخرافية والأسطورية القديمة التي هي ظاهرة مشتركة بين النصرانية وديانات مصر القديمة وديانات الهند. وما قلناه في موضوع الله والعرش والتدبیر نقوله أيضاً بالنسبة لقصص الأنبياء وقصة الطوفان والخلق، ومعصية إبليس وطرده من الجنة وفي خروج آدم وحواء منها، تلك القصص التي أشار إليها ويلش نفسه.

من بين ما اعتبره المعارض من قبل الخرافات قذف الشياطين التي حاولت استراق السمع كما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَحَفِظْنَاهَا مِن كُلِّ شَيْطَنٍ رَّجِيمٍ ﴾ إِلَّا مَنِ اسْتَرَقَ السَّمْعَ فَأَتَبْعَهُ شَهَابٌ مُّبِينٌ ﴾ (الحجر: ١٧ - ١٨) بشأن ضرب الشياطين.

إذ يتعير أن هذا العمل خرافية؛ هذا مع أن العلم الحديث قد أثبت حركة النيازك وسقوطها وانفجار بعض الكواكب في الفضاء، وعلى أية حال فإن الله سبحانه وتعالى قد

(١) انظر ابن حزم كتاب الفصل المبين الأول والثان وكتابنا "النصرانية من وجهة النظر الإسلامية" بالإنجليزية، رسالة دكتوراة بإنجليزية، إكستر ، إنجلترا ١٩٨٤ ، والقرآن والأناجيل للمؤلف. دار الفلاح. القاهرة. ١٩٩٨

رتب لكل فعل يتجاوز مده أو يخرج عن مداره لوناً من رد الفعل يكون له بمثابة العقوبة أو الحاجز والمانع ضد الخروج عن المنهج أو التمرد على النظام.

أشار الكاتب إلى سورة يوسف الكتاب، والتي ورد فيها أطول قصة في القرآن - قصة يوسف الكتاب- حيث تستغرق القصة الآيات (١٠١) من السورة، والتي يمكن أن يطلق عليها "قصة قصيرة" وهي أكثر قصص القرآن شبهاً بما أورده الكتاب المقدس عن يوسف الكتاب. هذا صحيح على وجه الإجمال إلا أننا نرفض زعم الكاتب بأن "القصة تحتوى على دليل يبين أنها خضعت للتعديل أو التغيير، وأن الكلام الذى في أول السورة يبدو عليه وكأنه مقدمتان منفصلتان للسورة"<sup>(١)</sup>.

يقصد الكاتب بهذا أن الآيات من قوله تعالى: ﴿الرَّ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَبِ الْمُبِينِ﴾ إلى قوله: ﴿وَإِنْ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الْفَغَافِلِينَ﴾ تعتبر مقدمة أولى للسورة؛ وأن الآيات (٦: ٤) تعتبر مقدمة ثانية لها؛ وأن القصة الحقيقة أو الأصلية تبدأ من قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْرَيْهِ آيَاتٌ لِّلْسَابِلِينَ﴾ من الآية السابقة إلى الآية (١٠١) من السورة وحتى نهاية القصة. وهذا زعمٌ من يصر على اكتشاف اختفاء ومخالفات في القرآن بأية طريقة كانت، فإن لم يجدوها في الواقع توهمها في الخيال، ولو أن القرآن كان نصاً مجھولاً لا نعلم عنه شيئاً أبداً ثم اكتشفناه وأخضعناه للفحص والتحليل العلميين أو حتى عرضناه للفرض والتخمين؛ لربما ساغ مثل هذا الافتراض الذي تخيله الكاتب من عند نفسه ثم نسبه إلى القرآن؛ ولكن القرآن لحسن الحظ كتاب متقولٌ نقلَ تواتراً، محفوظٌ حفظاً إلهياً وإنسانياً بالغ العناية؛ وجميع المخطوطات التي لدينا، وكل الحفاظ وعلماء القرآن والقراءات يجمعون على أن سورة يوسف تامة وكمالة كما هي موجودة الآن في المصحف لم يدخل عليها ما ليس منها؛ وكذلك لم يسقط منها شيء أبداً، كما أن السياق القرآني ذاته وسلسل أحاديث القصة يرفضان رياضة التخمين هذه التي يمارسها ويلش؛ هذا مع وجوب العلم بأن السورة أو القصة القرآنية ليست رواية إنسانية بمعنى أنه لا بد أن يكون لها مقدمة وخاتمة وعقدة وحبكة بالضوابط نفسها، والمعايير النقدية والأدبية البشرية.

ويتبين أن نراعي أننا لا نقول "مقدمة سورة البقرة"، وإنما نقول "افتتاحية" أو "مفتوح" أو "أول السورة" وهكذا، ولو كان المسلمين هم الذين يضعون ويرفعون ويشتون ويمحون في القرآن لأنثروا البسملة في أول براءة (سورة التوبية)، ولما وضعوها في سورة النمل، ثم إن سورة طه والقصص تقدم قصة موسى بالطريقة نفسها التي قدم بها القرآن قصة يوسف عليهم أجمعين السلام، فلماذا خص ويلش سورة يوسف بالذات بهذا التفسير التخميني؟!

(١) الصحيح أن سورة يوسف لا تتحدث كلها عن قصة يوسف بل إن القصة تستغرق ١٠١ من مجموع آيات السورة البالغة ١١١ آية.

يستمر المستشرق ويلش في استعراضه لأمثال القرآن أو قصصه، فيشير إلى ما جاء عن النبيين يحيى وعيسى عليهما السلام، وبخاصة قصة الميلاد والبشرة وكلام جبريل عليه السلام، ما يلفت النظر إلى أن هذه المشاهدة تتجلى بين حكاية القرآن وحكاية إنجيل لوقا بوجه خاص، وقد أثبتنا في بحث آخر لنا بشرية المسيح عليه السلام، من خلال الألفاظ والعبارات المشابهة بين القرآن وإنجيل لوقا، وليس من غرضنا هنا الدخول في هذه التفاصيل، ولكننا نقول إن الكاتب الذي لم يستطع لا هو ولا أحدٌ من المستشرقين أن يثبتوا أن مُحَمَّداً قد تلقى شيئاً من كتبهم، أو أن كتبهم هذه كانت قد ترجمت إلى العربية حتى بعد وفاته عليه السلام. وتمشيا مع خطه الموج، يزعم المستشرق أن نقاط الخلاف بين القرآن وكتب النصارى تتضمن أدلةً على تطور الأفكار في القرآن؛ كيف يصح ذلك مع أن العبارات التي يشير إليها ويلش هنا خرساء لا تغير عن هذا تماماً، وكل الأدلة التي أهل ذكرها تأخذ بخافه وتكذبه. إن التطور في أي عمل أدبي يأتي على مراحل ولابد، هذه المراحل يجب أن تكون محددة ومعلومة، فلما ترى هذه الأدلة التي تبرهن على وجود هذه المراحل التي مرت بها قضي يوحننا والمسيح في القرآن؟ وكيف ينفرد الكاتب بهذه المعلومات الخطيرة التي لم تصل إلى علم أحد من العالمين بالقرآن ولا خطورت على قلب خصم آخر معاند لكتاب العزيز. هذا على أن القرآن لا يحتوى على أفكار متطرفة، ولكنه يحتوى على مبادئ وتعاليم إلهية ثابتة.

وأما ما وُجد في القرآن مشابهاً من قريب أو من بعيد لما يسمونه بإنجيل الصبوة أو الأنجليل الشفهية غير المعتمدة من الكنيسة، فليس يصلح أن يكون حجة لهم؛ بل هو فيحقيقة الأمر حجة عليهم، فإذا كانوا لم يستطيعوا أن يثبتوا أن مُحَمَّداً عليه السلام اطلع على كتبهم القانونية المعتمدة فكيف يمكنهم أن يثبتوا أن مُحَمَّداً قد طالع هذه الكتب التي كانت مطاردة منهم ومجهولة من العامة والخاصة من بينهم؟ ونسألكم في إطار هذه القرينة لم لا تكون مثل هذه الأنجليل هي الأقرب إلى إنجيل المسيح من الأنجليل التي بين أيديكم؟ وعلى أي أساس يا ترى كان رفضكم لها؟ إن ما فيها مما يوافق القرآن هو بلا شك أثر من آثار الوحي السابق الذي جاء به المسيح عليه السلام وأيقاه الله تعالى ليكون حجة للمسلمين عليهم، فمواضيعات كخدمة مريم في المعبد وطريقة تربيتها كما جاءت في القرآن حق لا مرية فيه وكلام المسيح في المهد إِيجاراً بـوحي لا شك في ذلك، وهو غير موجود عندكم وهل تنكرون أن كلاماً كثيراً مما قاله المسيح قد فقد وضعه، وأن الأنجليل الحالية لم تحفظ من أقواله عليه السلام إلا باليسر، وأن ما أضيف إليها واحتلط بها كثير، وأن الاختلافات والتناقضات حتى في سلسلة نسب المسيح تختتم عليكم قبول ما قلناه، وهو ما انتهت إليه دراسات نقاد الكتاب المقدس في الغرب؛ ناهيك عن الإشارة إلى سقوط سلسلة النسب المزعومة هذه من بعض الأنجليل.

على هذا المحك يجب أن نعرض الدعاوى، وهذا المعيار ينبغي أن نقيس الكلام ونصدر الأحكام، ولكننا لضيق المقام نكتفى في هذا المجال بما قلناه وأوضحتناه سواءً بالنسبة لقصص الأنبياء والشخصيات وغيرهم من الفحص الأخرى الواردة القرآن الكريم، وفي كتب اليهود والنصارى.

بعد أن فندنا مزاعم ويلش حول القصص القرآني، نسوق هنا بعض الأمثلة للفحص والأمثال وما يجري محى المثل الواردة ذكرها في القرآن الكريم.

فمن أمثلة القرآن، قصة أصحاب الأيكة، وقصة أصحاب الكهف، وقصة الرجلين اللذين تحاورا في شأن كثرة المال وعزّة النفر كما وردت في سورة الكهف وأيضاً قصة أصحاب الجنة كما في سورة القلم.

﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلَ الَّذِي أَسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ دَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي طُلْمَسٍ لَا يُتَصِّرُونَ ﴾ (البقرة: ١٧)

﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلَ الَّذِي يَنْعِقُ هَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَاءً وَنَدَاءً صُمُّ بُكُّمْ عُمُّ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (البقرة: ١٧١)

﴿ مَثَلُ الَّذِينَ يُنِفِّقُونَ أُمُوْلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَبْتَسَتْ سَبَعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُبْلَهِ مَائَةٌ حَبَّةٌ وَاللَّهُ يُضَعِّفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (البقرة: ٢٦١)

﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنِفِّقُونَ أُمُوْلَهُمْ أَبْتَغَاهُ مَرْضَاتٍ اللَّهُ وَتَنَاهِيَ مِنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌ فَقَاتَ أَكْلُهَا ضَفَّافَتْ فَإِنْ لَمْ يُصْبِهَا وَابِلٌ فَطَلُّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (البقرة: ٢٦٥)

﴿ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدْرِهَا فَأَخْتَمَ اللَّهُمَّ رَبِّيَا وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي الْأَنَارِ أَبْتَغَاهُ حَلِيَّةً أَوْ مَتَعَ زَيْدٌ مَثَلُهُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَطَلُ فَمَا أَرَيْدُ فَيَذَهَبُ جُفَاءً وَمَا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ ﴾ (آل عمران: ١٧)؛ مثل إلهي مضروب في حقيقة الكلمة الطيبة والكلمة الخبيثة.

﴿ وَالْبَلَدُ الْطَّيِّبُ سَخْرَجَ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَالَّذِي حَبَثَ لَا سَخْرَجَ إِلَّا نِكَادًا كَذَلِكَ يُصْرِفُ الْأَيَّتِ لِقَوْمٍ يَسْكُنُونَ ﴾ (الأعراف: ٥٨). مثل على أهمية الأصل وحسن النية أو الخبث وسوء الطوية.

﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَمْلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَنْ رَزَقْنَاهُ مِنَا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَ يُنِفِّقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهْرًا ﴾ (النحل: ٧٥)؛ ﴿ مَثَلُ مَا يُنِفِّقُونَ فِي هَذِهِ الْحَيَاةِ الَّذِيْنَا كَمَثَلِ رِيعِ

فِيهَا صَرِّ أَصَابَتْ حَرَثَ قَوْمٍ طَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتْهُ وَمَا ظَلَمُهُمُ اللَّهُ وَلَكِنَّ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿١١٧﴾ (آل عمران: ١١٧). مثل في التوحيد والشرك والمصالح والمضار المترتبة على كلٌّ والمنافق فيما حرم محروم، وماه الذي ينفعه في هذه الحياة الدنيا، على مظاهر الحياة الدينية هو الريح الضارة التي ستدمي كل ما لديه، هلكه هو نفسه في النهاية.

عقد جعفر بن شيس الخلافة في كتاب الآداب باباً في "اللفاظ من القرآن جارية مجرى المثل" نأخذ منها على سبيل المثال: «لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ كَاشِفَةٌ ﴿٥٨﴾ (النجم: ٥٨).

﴿لَنْ تَأْتِوا الْبَرَّ حَتَّىٰ تُنْفِقُوا مِمَّا تَحْبُّوْتُمْ ﴾ (آل عمران: ٩٢).

﴿أَلَفَنَ حَضَّرَصَ الْحَقُّ﴾ (يوسف: ٥١).

﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَسَيِّئَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحِبُّ الْعِظَمَ وَهِيَ رَمِيمٌ ﴿٧٨﴾ (يس: ٧٨).

﴿قُفِنَ الْأَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَفِتَيَانِ﴾ (يوسف: ٤١).

﴿أَلَيْسَ الصَّيْحُ بِقَرِيبٍ﴾ (هود: ٨١).

﴿لَكُلِّ نَبِيٍّ مُّسْتَقْرِئٌ وَسَوْفَ تَعَلَّمُونَ ﴿٦٧﴾ (الأنعام: ٦٧).

﴿قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ﴾ (الإسراء: ٨٤).

﴿مَا عَلَى الْمُخْسِنِينَ مِنْ سَبِيلٍ﴾ (التوبه: ٩١).

﴿وَلَوْ عِلِمَ اللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَا سَمَعُوهُمْ﴾ (الأناضال: ٢٣) وهكذا<sup>(١)</sup>.

فالآيات كما هو واضح، وسيلة قرآنية في نقل رسالة الله تعالى إلى عباده، وأداة ربانية لتربيه نفوسهم وتحذيب طباعهم، وتصفية أعمالهم ونياتهم لله عز وجل، وهدايتهم إلى طريق الحق والرشاد.



## الفصل الخامس

### آيات الأحكام في القرآن

انتقل الكاتب إلى موضوع آخر حساس من موضوعات القرآن، هو آيات الأوامر والنواهي، وآيات الأخلاق والسلوك؛ وهذا الموضوع يمثل مع الآيات الخاصة بالاعتقاد مجموعة من التكاليف والتعاليم الخلقية والقيمية متميزة تتوزعها الآيات القرآنية كالأمر بالإيمان ويإقامة الصلاة وأداء الزكاة والصيام والحج، وباقى الفروض الدينية التي تُعَاقَب نزوها في تاريخ الدعوة؛ ومن وجهة نظر ويلش، فإن هذه الوصايا وال تعاليم الخلقية لا تمثل نظاماً خلقياً متكاملاً في كل شيء يحتوى على ما يهم المجتمع ويعالج قضيائاه كلها؛ وهذا فهم قاصر لحرف القرآن وروحه معاً؛ وذلك لأن القرآن هو مصدر المسلمين علومهم وسلوكيهم، دنيا ودين، وأنه جامعٌ لكل محسن الأخلاق وفضائل الأعمال، وأن الفروض الدينية في الإسلام لا تنفصل أبداً عن المبادئ الخلقية والأعمال السلوكية، إذ أن كل فرض يأمرنا الله بادائه إنما يحمل قيمة خلقية وتربوية واجتماعية سامية لا بد من ظهور أثرها على العابد وعلى أهله ومجتمعه وإلا لما كان لعبادته معنى أى معنى.

إذا تبين هذا عرفاً أن التكاليف الشرعية وال تعاليم الخلقية مما يحتوى عليه القرآن لها نظامها الخاص الذي يتبع نظام القرآن العام ويتسق معه تماماً، وليس من المستساغ إذن أن يزعم المستشرق ويلش بأن التكاليف الشرعية وال تعاليم الخلقية لا يجمعها نظام ولا يشددها رباط واحد، وأنها لا تمثل في نفسها نظاماً متكاملاً، فعلى العكس من ذلك تماماً فإن آيات القرآن كلها يتصل بعضها ببعض، وآيات الأخلاق والسلوك في القرآن الكريم أكثر من أن تحصى ولنكتفى هنا في إعطاء بعض الأمثلة يقول تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِمَّا تَأْمُلُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۚ كَبُرُّ مَقْتَعًا عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ۚ﴾

(الصف: ٢ - ٣)، فيها نهي عن النفاق والرياء، وقوله تعالى: ﴿وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَيْطَانٌ قَوْمٌ عَلَىٰ أَلَا تَتَدَلَّوْا أَعْدَلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ ۚ﴾ (المائدة: ٨) فيها إلزام المرء نفسه بالعدل حتى تجاه من يكرهه ولا يحبه. إن آيات الأخلاق والسلوك في القرآن أكثر من أن تحصى وأوسع من أن تستقصى ويكفيها ما يضيء الطريق للتعرف على غيرها: ﴿أَدْفَعْ بِإِلَيْهِ

هـ أـ حـ سـ نـ فـ لـ إـ دـ الـ دـ يـ بـ يـ نـ كـ وـ بـ يـ نـ هـ عـ دـ وـ دـ كـ آـ نـ دـ وـ دـ قـ حـ مـ يـ مـ )٣٤( (فصلت: ٣٤).

﴿أَدْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ هُنَّ أَعْلَمُ بِمَا يَصْفُونَ﴾ (المؤمنون: ٩٦).

﴿قُلْ تَعَالَوْا أَتُلُّ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْءًا وَبِالَّذِينَ إِحْسَنُوا وَلَا تَقْتُلُوا أُولَئِكُمْ مِنْ إِيمَانِكُمْ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَاهُمْ وَلَا تَقْرِبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَّنَ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَنْكُمْ بِهِ لَعْنُكُمْ تَعْقِلُونَ وَلَا تَقْرِبُوا مَالَ الْتَّبِيعِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَأْتِيَ أَشْدُهُمْ وَأُوفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لَا تُكْلِفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدُلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ اللَّهِ أُوفُوا ذَلِكُمْ وَصَنْكُمْ بِهِ لَعْنُكُمْ تَدَكُّرُونَ وَأَنْ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبَعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَنْكُمْ بِهِ لَعْنُكُمْ تَنْقُونَ﴾ (الأنعام: ١٥١ - ١٥٣).

﴿الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَاءِ وَالْكَوَافِرِ وَالْعَافِنَاتِ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾ (آل عمران: ١٣٤)، ﴿خُذِ الْعُفْوَ وَأْمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجُنُاحِ﴾ (الأعراف: ١٩٩)، ﴿وَلَا تَقْرِبُوا الْنِّفَاقَ إِنَّهُ كَانَ فَنِحَشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا﴾ (الإسراء: ٣٢)، ﴿وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ (الإسراء: ٣٣)، ﴿وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَاهُ وَبِالَّذِينَ إِحْسَنُوا إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرُ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقْلِلْ هُمَا أَفِي وَلَا تَنْهِهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا وَأَخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الْذُلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ أَرْحَمَهُمَا كَمَا رَبَّيَنِي صَفِيرًا﴾ (الإسراء: ٢٣)، ﴿وَأُمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَوةِ وَأَصْطَرَ عَلَيْهَا لَا نَسْكُلْ رِزْقًا هُنَّ نَرْزُقُكُمْ وَالْعِنْقَبَةُ لِلتَّقْوَى﴾ (طه: ١٣٢)، ﴿وَإِلَيْهِ لِلْمُطْفَقِينَ الَّذِينَ إِذَا أَكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَّوْهُمْ يَخْسِرُونَ﴾ (المطففين: ١ : ٣).

أحكام وتعاليم تنقاصر دونها كلمات البشر.

## الفصل السادس

### آيات العبادات والشعائر

يتناول المستشرق ويلش بعد استعراضه لآيات الأحكام إلى نقطة أخرى في هذا الباب، وهي الخاصة بآيات العبادات والشعائر الدينية في القرآن الكريم فيقول: " بينما يقرأ القرآن كله بطريقة طقسية شعائرية فإنه توجد أجزاء خاصة منه تتميز بالصيغة الطقسية (أى تلك التي تقرأ في الطقوس والتراويل الدينية وسورة الفاتحة بالذات - من بين سور القرآن - هي التي ينطبق عليها هذا الوصف الطقس إلى حد بعيد، حيث إنها مستخدمة في كل صلاة، وهي تشتمل على سبع آيات، وتقرأ مرتين على الأقل في كل صلاة، هل كانت سورة الفاتحة جزءاً من القرآن على عهد محمد ﷺ أم لا؟ هذا أمر لا يمكن القطع به، إن الصلاة بمعنى الدعاء تبدو في غير موضعها في نص، كسورة الفاتحة إذ أن الله لا يتحدث فيها وحده بل يتحدث معه آخرون في النص نفسه؛ وأفضل مثيل على الصيغة الطقسية في القرآن ذلك الدعاء الوارد في آخر سورة البقرة: هُوَ رَبُّنَا لَا تَوَاهِدْنَا إِنْ نَسِيْنَا أَوْ أَخْطَلْنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْنَا عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْنَا عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَأَعْفُ عَنَّا وَأَغْفِرْ لَنَا وَأَرْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَانَا فَإِنْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴿٢٨٦﴾ (البقرة: ٢٨٦)"

وهكذا يصف ويلش القرآن وبخاصة سورة الفاتحة بأنه كتاب طقوس وتراث دينية؛ وهذا وصف كنسي لا يليق بالقرآن؛ فالقرآن ليس فيه طقوس ولا شعائر، فالقرآن كما أنه كتاب يتبعه بتلاوته فإنه كتاب يتبعه بالعمل به كذلك، وهو يقرأ في الصلاة وغير الصلاة كما أنه ليس كتاب عبادة فحسب بل إنه أيضاً كتاب عقائد ومعاملات وأخلاق وسياسة واجتماع واقتصاد... إلخ.

وإذا كان القرآن هو عماد الصلاة، والصلاحة هي عماد الدين فإن القرآن والصلاحة هما عماداً الحياة الإسلامية وجوهر وجود الإنسان المسلم في هذا الكون.

وأما تشكيك الكاتب في أن سورة الفاتحة كانت جزءاً من القرآن على عهد النبي ﷺ فليس له محل وليس عليه دليل، بل إنه خارج عن حدود الاقناع الشعبي، فالفاتحة أو سورة الحمد بضعة من القرآن، وهي معروفة بأنها فاتحة الكتاب؛ وقد انعقد

إجماع المسلمين على قرآنية سورة الفاتحة، وبأنه لا تقبل أُبَيْتَةً في الإسلام صلاةً بغير قراءة سورة الفاتحة.<sup>(١)</sup> بل إنما لفضلها قد نزلت مرتين على رسول ﷺ وجمهور المسلمين على أنها هي المراد بقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَنْتَ بِكَثِيرٍ سَبِّعًا مِّنَ الْمَئَافِي وَالْقُرْءَانِ الْعَظِيمِ﴾ (الحجر: ٨٧)، فهي السبع المثان؛ وهي من القرآن العظيم سميت بذلك لأنها تشتمل في كل ركعة.. ولأنها متنوية الغرض، من حيث أنها تقرأ للدنيا كما تقرأ للدين.

وزعم ويلش بوجود شخصين يتحداهان أحدهما إلى الآخر في سورة الفاتحة أضعف من أن يخدم قضيته أو يؤيد دعواه ودعوى المستشرقين في بشرية القرآن، وفي تعدد مصادره، لقد قلنا مراراً في هذا البحث أن القرآن كله كلام الله وأنه ليس ببشر ولا لملك فيه كلام أُبَيْتَةً لا حرف ولا لفظ ولا عبارة، وهذا صحيح عندما يسند فيه الكلام أحياناً إلى الملك أو النبي أو الأشخاص الحكيم عنهم في القرآن.

إن ويلش يشكك هنا في أصلية سورة الفاتحة، وفي آيات العبادات والشعائر في القرآن كما يشكك في القرآن كله: إن آفة الدارس الغربي والمثقف الغربي تتجلى في نكران الآخر والتشكيك في قيمة ما لديه من علوم وحضارة وفي اعتبار النموذج الغربي هو الأفضل وهو الحكم والمعيار لكل ما عداه من النماذج الأخرى.

يمضي ويلش في هذا الاتجاه فيستعرض بعض آيات الدعاء والرجاء وآيات التنزيه للذات الإلهية عن مشابهة الحوادث فيعتبر بعضها، كآية الكرسي على سبيل المثال، خرافية، كما أنه يزعم أن صيغ الأدعية القرآنية يختلط فيها كلام الله تعالى بكلام البشر، وقد بينا خطأ هذه المقوله الواهية في أكثر من موضع في هذا الكتاب.

فسورة الفاتحة وحدها هي التي يجب قراءتها في كل صلاة، والقرآن يتضمن الكثير من الأدعية بصفة عامة؛ والدعاء في الإسلام من العبادة وقد أمر الله تعالى عباده أن يدعوه ووعدهم بالاستجابة.

ويتضمن القرآن دعوات دعا بها أنبياء الله كما ورد عن يوسف عليه السلام: ﴿رَبِّنِي أَنْتَ مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَنْتَ وَلِيٌّ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَالْحَقِيقَى بِالصَّابِرِينَ﴾ (يوسف: ١٠١)، هذا دعاءً قد

(١) انظر ابن عطية، المحرر الوجيز ١/٩٦.

يوسف بالإقرار بالخالقية والولاية لله عز وجل وبقطع الأسرار عن الأغيار؛ وبأنه لا يعرف له ولیاً في الدارين إلا هو سبحانه وتعالى؛ وقيل في الآية: إنه لما علم نبی الله يوسف أنه ليس بعد الكمال إلا الزوال، سأله الله تعالى أن يتوفاه؛ وقيل: من أمارات الاشتياق تمن الموت على بساط العوافي؛ لم يتمنَ يوسف الموت عندما ألقى به في غيابة الجب، ولم يقل توفي مسلقاً، كذلك، عندما يبع كالعبد أو عندما حبس في السجن بضع سنين؛ لكنه لما تم له الملك، واستقام له الأمر، ولقى الأهل ورفعهم معه على العرش، اشتق للقاء الله فقال: ﴿تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَالْحَقِّيْنِ بِالصَّابِرِيْنَ﴾<sup>(١)</sup>، لأنَّه ليس بعد الكمال إلا الزوال والارتحال.

وقال سليمان عليه السلام: ﴿رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرْ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالْدَّى وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَهُ وَأَدْخِلَنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الْمُصَلِّيْحِيْنَ﴾ (المل: ١٩) جاء هذا الدعاء على لسان نبی الله سليمان عليه السلام؛ وكان دعاء امرأة فرعون: ﴿رَبِّ أَبْنِ لِي عِنْدَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجِّنِي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمَّلِهِ وَنَجِّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِيْنَ﴾ (التحریم: ١١).

فالدعاء إذن طريقة من طرق الاتصال بالله تعالى، ومخاطبته عز وجل في السر والعلن، واللجوء إليه عند نزول الحاجة أو المصيبة أو المرض أو عند الاضطراب النفسي، واستحكام اليأس، وعند قلة ذات اليد.

يقول تعالى: ﴿إِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَلِنِّي قَرِيبٌ أَحِبُّ دَعْوَةَ الْدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلَيْسَتِ حِبْوَانِي وَلَيُؤْمِنُوا لِعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾ (البقرة: ١٨٦)  
 ﴿وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَأَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمْعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِيْنَ﴾ (الأعراف: ٥٦).

(١) الإمام عبد الكريم القشيري. لطائف الإشارات: القاهرة. الهيئة العامة للكتاب ١٩٨١ / ٢١٠.



## الفصل السابع

### م الموضوعات القرآنية أخرى

وفي فقرة صغيرة في هذا الباب أشار ويلش إلى موضوعات أخرى يحتوى عليها القرآن مثل آيات التعزية والتسلية لقلب محمد ﷺ والتي أعطته قوة وثقة في نصر الله تعالى له ولدينه وأمته، حتى صبر حكم الله وفاز أخيراً بنصره ورضاه.

ويشير الكاتب كذلك إلى ما جاء في القرآن من آيات تتحدث عن الموت وعن يوم القيمة وتصویر القرآن للحياة الآخرة وموافق الحساب والعقاب ومشاهد الجنة والنار، وتلك الآيات تناطح المؤمنين بخاصة والناس كافة بمثل هذه الصيغ: «يَتَأْلِمُهَا الَّذِينَ آمَنُوا»  
«يَتَأْلِمُهَا النَّاسُ» «يَتَبَيَّقُ إِادَمُ» «يَتَأْلِمُهَا الْإِنْسَنُ» ... إلخ.

حقاً لقد تكلم القرآن عن الدار الآخرة كما تكلم عن الدار الدنيا وينفس التأكيدات والإلزامات والحجج البينات، بل إن الحديث عن الآخرة قد ارتبط ارتباطاً وثيقاً وملازماً بالحديث عن شؤون الدنيا في السياق القرآني وذلك لأن الناس بطبيعتهم ميلون إلى حب الدنيا والاهتمام في ملاذها ومتعبها، وقليل ما هم هؤلاء الذين يؤثرون الآخرة على الدنيا والباقي على الفاني والريحض العاجل ذى القيمة الآجل. لقد أنكرت اليهودية الوضعية الحياة الآخرة وجهل اليهود بالتالي البعث والنشور والحساب والعقاب والجنة والنار، وأثروا الحياة الدنيا على الآخرة، والآخرة خيرٌ وأبقى. وصاروا يهتبلون الحياة المادية فهم كما وصفهم الله : «وَلَيَجِدُهُمْ أَخْرَصَ النَّاسَ عَلَى حَيْوَةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا يَوْمًا أَحَدُهُمْ لَوْيَعْمَرُ أَلْفَ سَنَةً وَمَا هُوَ بِمُرْحَزٍ حِيمٍ مِنَ الْعَذَابِ أَنْ يُعَمَّرُ» (البقرة: ٩٦).

وفي كتب اليهود ما يدل على "أن الناس كالعشب، إذا ماتوا نسوا" كما في (المزمور ١٣: ١٣ - ١٦)، "كما يتراقص الألب على البنين يتراقص الرب على حائفيه لأنه يعرف جبلتنا يذكر أنها تراب نحن. الإنسان مثل العشب أيامه كزهر الحقل كذلك يزهر

لأن ريحًا تعبير عليه فلا يكون ولا يعرف موضعه بعد<sup>(١)</sup>. وجاء في سفر أیوب (١٤ : ١ - ١٣): "الإنسان مولود المرأة قليل الأيام ويشبعان تعبًا؛ يخرج كالزهر ثم ينحسم وييرح كالضل ولا يقف. إن للشجرة رجاء إن قطعت تخلف أيضًا ولا تعدم خيراً عبيها. ولو قدم في الأرض أصلها ومات في التراب جزعها، فمن رائحة الماء تفرخ وتثبت فروعًا كالغرس. أما الرجل فيموت ويلى. الإنسان يسلم الروح فأين هو؟ قد تنفذ المياه من البَحِيرَة، والنهر ينشف ويجهف. والإنسان يضطجع ولا يقوم. ولا يستيقظون حتى لا تبقى السماوات ولا يتبهرون من نومهم".

وحتى عندما اتضحت فكرة البعث عند بعض طوائف اليهود كالربانيين الذين عرّفوا باعتقادهم في البعث فإنهم قد ربطوا البعث عادة بوقت ظهور المسيح المنتظر، مما يجعله أقرب في مفهومه إلى بعث مادي من نوع خاص على هذه الأرض منه إلى البعث معناه القرآني؛ وأحياناً ما يقصر اليهود البعث، أي العودة إلى الحياة مرة أخرى، على الصالحين دون الأشرار، أو على اليهود دون غيرهم وهم يعتقدون أيضاً بما يمكن أن نسميه بالبعث القومي وليس بعث الأشخاص<sup>(٢)</sup> بالمعنى الذي يعرفه المسلم.

ومن بعد اليهود جاء النصارى فأثبتوا البعث لكنهم قصروه على البعث الروحاني لا الجسماني وأنكروا النعيم والعقاب الحسينين على الرغم مما في كتبهم من بعض العبارات التي توّكّد هذه المعانى<sup>(٣)</sup> التي جاء بها الإسلام.

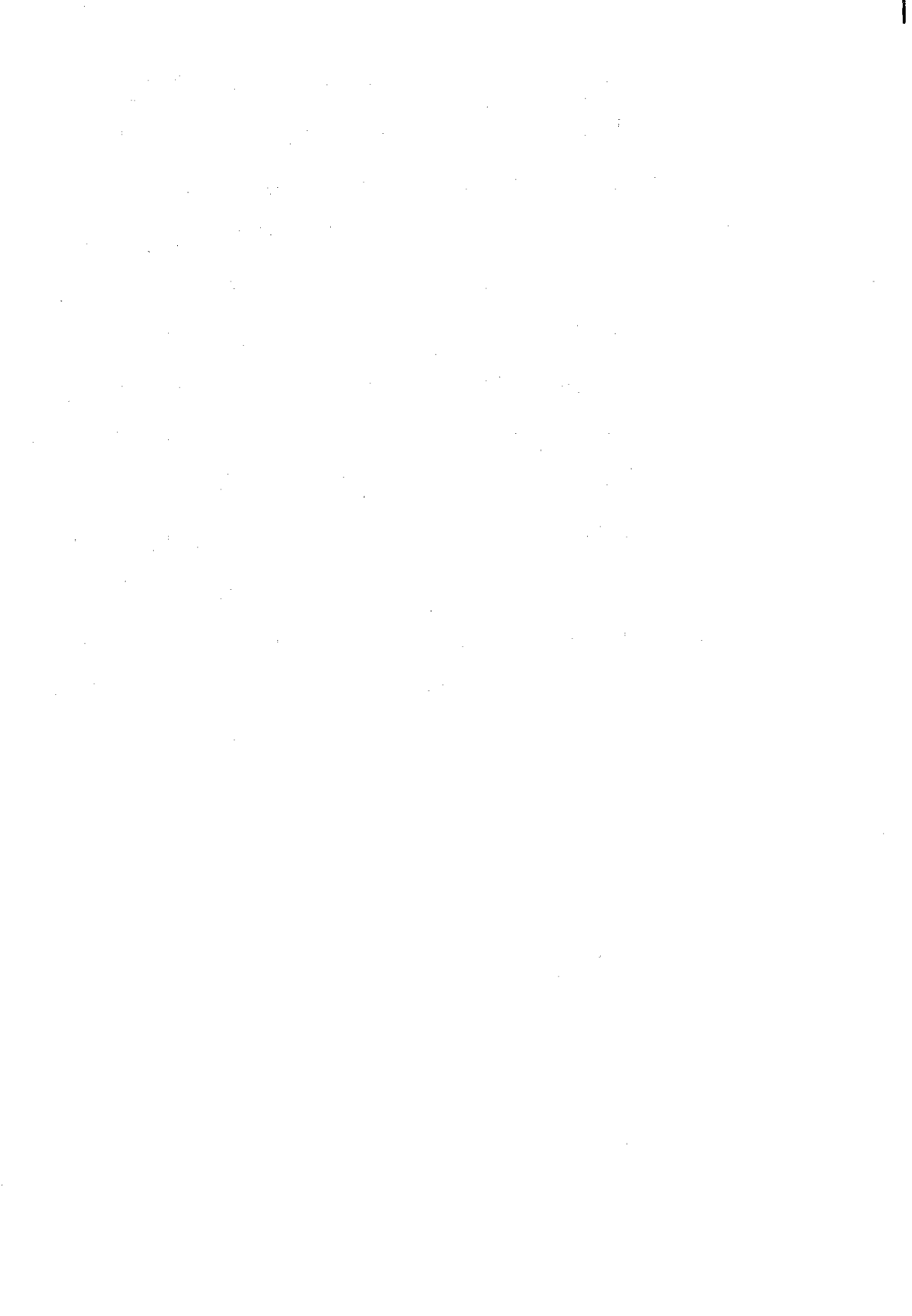
كذلك أنكر الفلاسفة الماديون والحسبيون البعث والنشرور فلم يروا وراء هذا العالم المحسوس عالم آخر، ولا بعد هذه الحياة الواقعية حياة أخرى. وكان الدهريون يرددون ما قاله القرآن عنهم: ﴿وَقَالُوا مَا هَيَ إِلَّا حَيَا تِنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يَلْكُنَّا إِلَّا الدَّهْرُ﴾ (الجاثية: ٢٤) والدهر هنا بمعنى الزمان.

(1) See Nurshif Rifaat, Ibn Hazm on Jews and Judaism, (ph. I), Exeter University, England 1988. p: 267.

(2) See A. M. Hyamson and A. M. Silbermann Ced.) Vallentines Jewish Encyclopaedia (London, Shapiro, Valentine & Co, 1938) p. 551.

(3) See The Zondervan Pictorial Encyclopaedia of the Bible Vol., 5 pp. 70 ff.

وقد أنكر البعضَ والحياة الآخرة أصحابُ الديانات المادية والملل الوثنية كعُباد الأوثان وعُباد الظواهر الطبيعية والأسلاف والطواطم. من أجل ذلك جاء الحديث عن الآخرة معاذلاً للحديث عن الدنيا وموازيًا له تقريرياً في السياق القرآن، وجاءت كذلك آيات القرآن الخاصة بما وراء الحياة الحاضرة جَدْ مُفصّلات وغاية في البيان والإيضاح. فإذا تكلم القرآن عن الغيب مثلاً صوره لك وكأنه عالم الشهود، وإذا تكلم عن الجنة جَعَلَتْ تحس وجودها وتتنسم ريحها وتصور رواعها وبهاءها وتمثل حسنها وجمالها؛ وإذا تكلم القرآن من ناحية أخرى عن النار خلت نفسك تحس بظاها وتلمس حرها وأذها حتى لتكاد نارها تشوّي جلدك وجهك وتثال حملك وعظمك وتجعل دمك يجرى في عروقك كأنه المهل أو الحميم الآن. ولقد رد القرآن من خلال هذه الأوصاف والمشاهد الحياة الآخرة إلى وعي الناس وإدراكهم وقرب منهم ما غاب عنهم وألزمهم الحجة فيما أنكرته عقولهم وغفلت عنه قلوبهم، وبحاجته نفوسهم؛ ولقد جعل القرآن المعجز عالم الشهادة وعالم الغيب سواءً في حس المؤمن الصادق فصار المؤمن الحق يعمل لدنياه، كأنه يعيش فيها أبداً، ويعمل لآخرته كأنه سيموت غداً، ويتحول عنها.



الباب الثامن  
القرآن  
في حياة المسلمين وفكرهم



## الباب الثامن

### القرآن في حياة المسلمين وفکرهم<sup>(۱)</sup>

يرى ويلش أن القرآن بالنسبة للمسلمين، يعتبر شيئاً أبعد بكثير جداً من أن يكون مجرد كتاب مقدس، أو نص أدي ديني، بالمفهوم الغربي المعتاد؛ ولكننا مع هذا لا نوافقه أليتة على أن اهتمام المسلمين، بالقرآن جعلهم يكتفون بتناوله شفهياً فحسب طوال حياة النبي ﷺ. فالقرآن - بخلاف ما يدعي هذا الكاتب - كان يتناول شفهياً وكتابياً بعنايةٍ وضبطٍ بالغين. وقد سبق أن عرضنا لهذه الدعوى، وناقشناه وعارضناه فيها بالدليل الدامغ، وأثبتنا للقارئ بكل وضوح سلامة النص القرآني من كل دخيل، واستحالة تحريفه بأي وجه من وجوه التحريف والتبدل؛ فقد كان مكتوباً محفوظاً في صدور المسلمين، كباراً وصغراءً، نساء ورجالاً، في حياته ﷺ، ومحفوظاً عملياً كذلك في أخلاقه ﷺ، وأخلاق أصحابه الأولين الذين كانوا قرآنيين سنتاً وسلوكاً؛ فقد اهتموا بالقرآن، وجعلوا فيه وجدهم ووكدهم، وضبطوا حيالهم على أحكامه، وترنموا به ليلهم ونهارهم، قرعوه مراراً في صلواتهم وعبادتهم، وتلوه سراً وجهراً في جماعة أو مع أنفسهم، وحاكموه في قضياتهم، وفي خصوماتهم، ومناكمهم، وجنائزهم، وتعليمهم، ومدارسهم، ومحاوراتهم؛ وقدموا في كل ما كتبوه دليلاً للقرآن على دليل العقل؛ وينبغي أن يكون معلوماً أن كون الصحابة تلقوا القرآن واهتموا به وحفظوه لا يعني مطلقاً أن القرآن لم يكن مكتوباً ولا مجموعاً في الصحف؛ هذا ما لا يتصوره عاقل.

إن جميع المنافذ إلى الطعن في جمع القرآن مسدودة في وجه الكاتب، وفي وجه المستشرقين والمستغربين من المسلمين؛ وقد أثبتنا أن المصحف كان مكتوباً على صحف، وأباطئ، وعظام، وجلود، وجريدة نخل، وعلى الأحجار المستدققة المستطيلة، وغيرها، في حياة النبي ﷺ؛ ثم نقل إلى الصحف في عهد أبي هريرة، ثم ضبطت الكتابة والقراءة على مثال قراءته ﷺ في العرضة الأخيرة لـ مصحف عثمان؛ هذا من المقرر الثابت.

(۱) هذا الموضع لا يتعذر القسم إلى فصول كالأبواب السابقة، لنظرها لوحدة موضوعه.

ينتقل الكاتب بعد ذلك إلى موضوع آخر له أهميته وأثره في التاريخ الإسلامي، وفي تشكيل العقلية الجدلية أو الفلسفية عند المسلمين، ذلك هو موضوع "تأثير القرآن في علم الكلام الإسلامي وتوجيهه له"؛ والقرآن في الحقيقة وواقع الأمر يمثل قاعدة الاعتقاد والتشريع والأخلاق الإسلامية ومصدرها؛ وهو كذلك يمثل القاعدة والسناد للعقلية الإسلامية، وهو ينبوع العلوم والمعارف الإسلامية، وأُسٌّ حضارة العرب والمسلمين ورأسها.

فالعرب لم يكونوا من أهل الجدل ولا من أهل الفلسفة والنظر، ولم تقم بينهم كذلك مدارس فكرية ولا مذاهب عقائدية، ولا تيارات سياسية، ولا خصومات عقلية مذهبية قائمة على البحث والتفكير والتعقيد والتنظير، والرد والمعارضة. ولقد استمر العرب على هذا الحال حتى جاء القرآن فأعاد صياغة العقلية العربية، ورأب صدعها، وعدّل اتجاهها، ووسع آفاقها، وجَّرَ عجزَها، وفتح أمامها عوالم جديدة، وأمدَّها بفيوضات من العلوم والآداب لم تكن تعرفها، ولا تُصوَّب النظر إليها، ولا تبلغها مط فيها. لقد أوجد القرآن لنفسه المؤيدين له والمعارضين؛ وبين التأييد والمعارضة، تفتح أزهار الأفكار وتنطلق الآراء من أكمامها، وتتلاقي العقول وتفيض العلوم وتيرز المعرف. وتاريخ الفكر الإنساني كله لا يعدو أن يكون كذلك تاريخاً للاحتكاك بين المؤيد والمعارض، بين المؤمن المسلم والجاحد الشاك، بين الباحث الواقف على الحق والملحد المندفع إلى الإلحاد والكفر، مع اللجاجة إلى غير مدى وعلى غير هدى. القرآن هو مصدر علم الكلام الإسلامي ومركز عصبه؛ وإذا رحنا نتلمس مصادر أخرى لهذا العلم المهم، والذى ولد هو بدوره علوماً أخرى مهمة كذلك، كنا كمن يبحث عن الآلئ في رمال الصحراء وعن التخييل في قاع المحيط . القرآن هو أصل علم الكلام، وهو أيضاً أهم موضوعاته؛ فالمتكلمون قد أمعنوا فيما احتوى عليه القرآن من العقائد والنبوات، ومن الوحدانية والتَّنزيه المطلق للذات، وصفات الله تعالى، والنبوة، وعصمة الأنبياء، والوحى، وطرق الخطاب الإلهي، والقضاء والقدر، والخير والشر، والجبر والاختيار، والكبائر والصغرى، والثواب والعقاب؛ إلى آخر ما هنالك من الموضوعات التي جاء بها القرآن. لم يجد علماء الكلام مندوحة في أن يبحثوا في الأصلِ ذاتِه - أعني القرآن - وذلك باعتبار تعلقه بصفة الكلام فاختلقو لما نظروا، هل

الله صفات، وهل الصفات بمعنى الذات؛ أم هي زائدة عليها؛ وهل هي ملازمة أم مفارقة؟ وهل كلام الله قديم؟ وهل القرآن باعتباره كلام الله مخلوق أم غير مخلوق؟ وكان أول من قال "القرآن مخلوق" هو الجعد بن درهم، مؤدب مروان بن الحكم آخر خلفاء بنى أمية، وكان زنديقاً فاحش الرأي قبيح اللسان، وصاحب الجهم بن صفوان، وهو من الزنادقة أيضاً، وقد أثارت آراؤه الفتنة بين المسلمين، في خلافة الرشيد، حتى قتلته خالد القسري، بأمر هشام بن عبد الملك عام ١١٨هـ؛ ويرجع تاريخ القول بخلق القرآن أصلاً إلى لبيد بن الأعصم اليهودي الذي كان يقول: "إن التوراة مخلوقة، فالقرآن كذلك مخلوق"<sup>(١)</sup>. وأول من عُرف بالقول بأن كلام الله تعالى قديم، هو عبد الله بن سعيد بن كلاب؛ ثم افترق أصحابه، فمنهم من قال كلام الله معنى واحداً قائماً بذات الله تعالى، ومعنى القرآن كله وكتب الأنبياء السابقين هو ذلك المعنى الواحد الذي لا يتعدد ولا يتبعض؛ وهذا كلام فاسد، لا يقوم عليه دليل نقلني أو عقلي؛ إذا كان كلام الله واحداً كما يزعم الكافر، فكيف إذن صار بعضه توراة، والبعض الآخر صحفاً وزبوراً ومزامير وإنجيلياً وقرآن؟ وكيف تنوع فيه الخطاب بين الأمر والنهي، والجواز والوجوب، والصلوة والزكاة والصوم والحج، والأفعال والصفات، وأوصاف الجنة والنار، والتقوى والتفاق، والكفر والإيمان، والزواج والطلاق، والمتعة والنفقة، والمدح والقدح، والوعد والوعيد، والثواب والعذاب، والقصة والمثال، والناسخ، والمحكم والمتشابه<sup>(٢)</sup>. إن اعتقاد السلف في القرآن أنه كلام الله، وما يسمعه الناس بآذنهم، ويقرؤونه بأصواتهم، ويكتبوه بأيديهم في قراطيسهم وبأحبارهم، وما بين اللوحين كلام الله تعالى، وكلام الله غير مخلوق.

والله سبحانه وتعالى يقول: «بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ مَّجِيدٌ ﴿٤﴾ فِي لَوْحٍ مَّحْفُوظٍ ﴿٥﴾» (البُرُوج: ٢١-٢٢). فرق الله تعالى بين القرآن واللوح، وهكذا فالقرطاس، واللوح الذي يكتب عليه القرآن، والمداد الذي يكتب به، كلها أدوات مخلوقة كائنة في زمان ومكان معينين. وكذلك صوت قارئ القرآن هو مخلوق، وصادره عنه من فمه وحنجرته ورئته. ويتبين هذا من قول رسول الله "زینوا القرآن بأصواتكم". فنسب الأصوات إلينا لا

(١) انظر مصطفى صادق الراغبـ . إعجاز القرآن والبلاغة النبوية دار الفكر العربي ١٩٢٦ ص ١٤٣ .

(٢) انظر : الإمام بن تيمية . رسائل وفتاويـ . طـ . الرياض ص ٣/٢٨ ، ٢٩ .

القرآن؟، وهذا التفريق له معناه، إذ القرآن كلام البارئ، والصوت صوت القارئ؛ ومنه قول أبي موسى الأشعري لرسول الله ﷺ، وكان قد استمع ذات ليلة إليه وهو يقرأ القرآن في بيته، وأبو موسى لا يدرى، فلما أخبره النبي ﷺ قال: "لو علمت أنك تسمع (أى قراعي للقرآن) خبرته لك تخييراً". أى زينته واجتهدت في تحويده والتغفي به<sup>(١)</sup>. أما القرآن نظمه، ونقطه وحروفه، فكلام الله غير مخلوق؛ هذا هو اعتقاد المسلمين في القرآن، كما لاحظ الكاتب بحق. كان علماء الكلام - وهذا أمر طبيعي جداً - قد بدعوا ينقاشون مسألة طبيعة القرآن، هل هو قديم باعتباره كلام الله تعالى الذي نزل به جبريل على محمد ﷺ؟ أم هو مخلوق، باعتبار دخوله عالم الكون والفساد؟ بدأ ذلك النقاش، إبان حلافة هارون الرشيد، واشتد الجدل فيه، في حلافة المؤمن العباسى وبعده، حيث أعلن المؤمنون في ٢١٢ هـ / ٨٣٣ م، تحت تأثير آراء المعتزلة الذين قالوا بأن القرآن مخلوق، وليس قديماً؛ وكان هدف المؤمنون من وراء هذا التصریح، في الأغلب، سياسياً لا دينياً. ولذلك فقد صار مجالاً للجدل الشديد، إذ هبّ الفقهاء، على عكس ما قدّر المؤمنون ودبّر، فأنكروا القول بخلق القرآن، وقادوا حملة حامية ضده، وصلت إلى حد تكفير كل من قال بخلق القرآن؛ هذا مع أن المسألة لم تَعُدْ أن تكون نقاشاً عقلياً، وعملاً فكريّاً، لا يذهب أبداً بعقيدة معتقديه.

بدأت الحنة منذ عام ٢١٨ هـ / ٨٣٣ م، واستمرت عشرين عاماً، وكان بطلها ومجاهدها الأول من العلماء، هو الإمام أحمد بن حنبل رضي الله عنه؛ فقد وقف في وجه الخصوم لم ينحن، ولم يشن وقد انقض الناس عنه، خوفاً أو تقىة؛ وقد غير الإمام أحمد عن هذا بقوله، رواية عن ابنه عبد الله: "الحمد لله الذي جعل في كل زمان فترة من الرسل، بقايا من أهل العلم، يدعون من ضل إلى المدى، ويصيرون منهم على الأذى، يحيون بكتاب الله الموتى، ويُصيّرون بنور الله أهل العلم، فكم من قتيل لإبليس قد أح gio، وكم من ضال تائه قد هدوه، مما أحسن أثراهم على الناس وأقبح أثر الناس عليهم، ينفعون عن كتاب الله تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين، الذين عقدوا ألوية البدعة، وأطلقوا عقال الفتنة، فهم مختلفون في الكتاب، مختلفون للكتاب، مجمعون على مفارقة

الكتاب، يقولون على الله، وفي الكتاب الله بغير علم، يتكلمون بالتشابه من الكلام، ويخدعون جهال الناس بما يشيرون عليهم ...<sup>(١)</sup>. في هذه الأثناء كان القول بخلق القرآن حتماً مقتضياً، فرَضَتْهُ السياسة العليا للخلافة، فقد أوجبت أن يعترف به كُلُّ من يعمل في الخلافة، أو يتصل بها بسبب، وكان خصوم العقيدة السلفية، يُروجُون الفكرة بأن الله لم يتكلم؛ وكان أهل السنة يصفون هؤلاء بالجهمية.

يقول الإمام أحمد بن حنبل في معنى قوله تعالى: ﴿وَالنَّجْمٌ إِذَا هَوَى﴾ (النجم: ١) "إن قريشاً قالوا: إن القرآن شعر؛ وقالوا: أساطير الأولين؛ وقالوا: أضغاث أحلام؛ وقالوا تقوله محمد من تلقاء نفسه؛ وقالوا: تعلم من غيره؛ فأقسم الله تعالى بالنجم إذا هوى، يعني القرآن الجزء إذا نزل، أو الكوكب إذا سقط، فقال: ﴿وَالنَّجْمٌ إِذَا هَوَى﴾ مَا صَلَّ صاحِبُكُمْ، يعني محمداً، ﴿وَمَا غَوَى﴾ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى<sup>(٢)</sup> يقول: إن محمداً لم يقل هذا القرآن من تلقاء نفسه: ﴿إِنْ هُوَ﴾ يعني: ما القرآن، ﴿إِلَّا وَتَحْمِيلُهُ يُوَحِّي﴾، فأبطل الله أن يكون القرآن شيئاً غير الوحي، لقوله: ﴿إِنْ هُوَ﴾، تقول: ما هو ﴿إِلَّا وَتَحْمِيلُهُ يُوَحِّي﴾؟ ثم قال: ﴿عَلَّمَهُ﴾، يعني علم محمدًا جبريل<sup>عليه السلام</sup> بأمر الله تعالى، وهو: ﴿شَدِيدُ الْقُوَى﴾ ذُو مَرَّةٍ فَاسْتَوَى<sup>(٣)</sup>، إلى قوله تعالى: ﴿فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى﴾<sup>(٤)</sup> فسمى الله القرآن وحيًا، ولم يُسمِّه خلقاً أو مخلوقاً<sup>(٥)</sup>.

ورداً على اعتراض الجهم بن صفوان في تعلقه بلفظة (شيء) باعتبارها إشارة إلى كل مخلوق، وما دام الله قد خلق كل شيء، فالقرآن مخلوق باعتباره داخل في عموم الأشياء المخلوقة؛ قال: فلم لا يكون القرآن مع الأشياء المخلوقة، وقد أقررتـمـ أى أنتم أهل السنةـ أنه شيءـ. يقول الإمام أحمد: "فلعمري، لقد ادعى أمراً أمكنه فيه الدعوى، وليس على الناسـ بما ادعىـ، فقلناـ: إن اللهـ في القرآنـ لم يسمـ كلامـهـ شيئاًـ، إنما سميـ شيئاًـ الذيـ كانـ يـقولـهـ، ألمـ تـسمعـ إـلـىـ قـولـهـ تـبارـكـ وـتعـالـىـ: إـنـمـاـ قـولـنـاـ لـشـئـ إـذـآـ أـرـذـنـهـ أـنـ تـقـولـ لـهـ كـنـ فـيـكـونـ<sup>(٦)</sup>ـ" (النحل: ٤٠)؛ فالشيء ليس هو قوله؛ إنما الشيء الذي كان بقوله؛

(١) الرد على الزنادقة والجهمية ضمن كتاب عقائد السلف ص ٤، ٥.

(٢) المصدر السابق

وفي آية أخرى: «إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴿٨٢﴾» (يس: ٨٢)، فالشيء ليس هو أمره، إنما الشيء الذي كان بأمره. ومن الأعلام والدلالات أنه لا يعني كلامه مع الأشياء المخلوقة، قال الله للريح التي أرسلها على عاد قوم هو دليله: «تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا» (الأحقاف: ٢٥)، وقد أنت تلك الريح على أشياء لم تدمّرها، منها لهم، ومساكنهم، ولم تدمّرها، وقال: «تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ»، فكذلك إذا قال: «خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ» (الأنعام: ١٠٢) لا يعني نفسه، ولا علمه، ولا كلامه مع الأشياء المخلوقة<sup>(١)</sup>. وإلا لجاز أن نقول: إن القرآن دمرته هذه الريح باعتباره شيء على قولهم السقيم المرذول.

قال أبو حامد الإسفياني: "مذهبي ومذهب الشافعى وفقهاء الأمصار أن القرآن كلام الله غير مخلوق، ومن قال مخلوق فهو كافر، والقرآن حمله جبريل مسموعاً من الله، والنبي ﷺ سمعه منه، والصحابة سمعوه من رسول الله ﷺ، وهو الذي نتلوه نحن بأسنتنا، وفيما بين الدفتين، وما في صدورنا مسموعاً ومكتوباً ومحفوظاً، وكل حرف منه، كالباء، والتاء، كله كلام الله غير مخلوق؛ ومن قال "مخلوق" فهو كافر، عليه لعائن الله والناس أجمعين"<sup>(٢)</sup>؛ وعند الخطابية أن القرآن كلام الله غير مخلوق، وكلام له حرف ، وهو منزّل من السماء، والمكتوب في المصحف كلام قدس، وكذا المقرؤ والمسموع، ولا فرق بين القراءة والمقرؤة. ونقول إضافة إلى ذلك إن القرآن لو كان حادثاً غير قدس لأمكن للإنسان الحادث أن يأتي بمثله، وهو ما نفاه القرآن نفسه عن القرآن. وذكر الإمام أبو حنيفة (ت: ١٥٠ / ٧١٧ هـ) في كتاب "الفقه الأكبر" أن: "القرآن كلام الله تعالى، في المصاحف مكتوب، وفي القلوب محفوظ، وعلى الألسن مقرؤ، وعلى النبي ﷺ منزّل؛ ولفطنا بالقرآن "مخلوق" وكتابتنا له "مخلوقة"، وقراءتنا له مخلوقة، والقرآن غير مخلوق؛ وما ذكر الله تعالى في القرآن حكاية عن موسى وغيره من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وعن فرعون، وإبليس فإن ذلك كله إخبار عنهم، وكلام الله تعالى غير مخلوق، وكلام موسى

(١) انظر كتاب الرد على الزنادقة والجهمية ضمن كتاب عقائد السلف - للأئمة أحمد بن حنبل والبحارى وابن قتيبة وعثمان الدارمى ص ٧٥ ، ٧٦ .

(٢) ابن تيمية . رسائل وفتاویٰ ٣ / ٣٢ ، ٣٣ ، وانظر أيضاً الوهان محمد بن محمد الغزالى وإحياء علوم الدين ، بيروت دار الكتب العلمية ١٤١٢ هـ - ١٩٩٢ م .

وغيره من المخلوقين مخلوق، والقرآن كلام الله تعالى، فهو قديم لا كلامهم".<sup>(١)</sup>

هذا الكلام دامغ لدعوى خصوم أبي حنيفة البطاليين الذين رموه بفريدة القول بخلق القرآن وهو منها براء. وفي هذا النص أيضاً تكذيب لدعوى المستشرق "ونسيك" الذي زعم متابعة خصوم أبي حنيفة أن الإمام الورع، كان يقول بخلق القرآن<sup>(٢)</sup>؛ ينبغي هنا أن نصحح عبارة ويلش الخاصة بـ"كتاب الفقه الأكبر" إذ قد فهم خطأً أن "ونسيك" هو الذي أسماه هكذا أى "الفقه الأكبر" كما توحى به عبارته، وهذا خطأ فالتسمية ليست لونسيك وإنما لمؤلف الكتاب نفسه، على أي حال، فقد نقل الكاتب عن ونسينك قوله بأن هذا الكلام لم يرق للإمام ابن تيمية، ولكن قبل أن نعرض موقف ابن تيمية من هذه القضية نشير إلى ما أورده فخر الإسلام عن أبي يوسف تلميذ أبي حنيفة قال: "قد صح عن أبي يوسف أنه قال: "ناظرت أبا حنيفة في مسألة خلق القرآن فاتفق رأيي ورأيه على أن من قال بخلق القرآن فهو كافر؛ وصح هذا القول عن محمد - رحمه الله".<sup>(٣)</sup>

أما عن ابن تيمية فإنه يقول "إن قول القائلين بخلق القرآن خطأً ومحرم و Zum وفاحش بإجماع المسلمين، وهو منكر من القول وزور، ويجب النهي عنه، وينبغى على الولاية معاقبة من يقول بذلك؛ فإن هذا القول مخالف للعقل والنّقل والدين؛ منافق للكتاب والسنة وإجماع المؤمنين؛ والقول به بدعة شبيعة لم يقلها أئمّة أحد علماء المسلمين، ولا من علماء السنة، ولا من علماء البدعة، ولا يقوّلها عاقل يفهم ما يقول". وبعد كلام طويل، قال الإمام ابن تيمية: "ومن المشهور في كتاب "صريح السنة" لحمد بن جرير الطبرى، وهو متواتر عنه، لما ذكر الكلام في أبواب السنة قال: "وأما القول في ألفاظ العباد بالقرآن فلا أثر نعلم عن صحابي مضى، ولا عن تابعى فقا، إلا عمن في قوله الشفا والغنى، وفي اتباعه الرشد والهدى، ومن قام مقام الأئمة الأول أى عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل. قال ابن جرير: سمعت جماعة من أصحابنا لا أحفظ أسماءهم يحكون عنه أنه كان يقول: من قال لفظي بالقرآن مخلوق فهو جهنمي، ومن قال غير مخلوق فهو مبتدع . قال ابن حرير: القول في ذلك عندنا لا يجوز أن يقول أحد غير قوله، إذ لم يكتبه إمام قائم به سواء، وفيه

(١) انظر على سامي النشار . نشأة الفكر الفلسفى فى الإسلام الإسكندرية ١٩٦٦/١٣٨٦ ، ٢٣٧ ، ٢٣٨ .

(٢) انظر : دائرة المعارف النص الإنجليزى A ٢٤٠

(٣) الفقه الأكبر وشرحه ص ٤٨ ، ٤٩ .

كفاية لكل متبع، وقناعة لكل مقتنع، وهو الإمام المتبوع<sup>(١)</sup>.  
 وأفحش ما في كلام الكاتب هنا هو تفسيره الخاطئ لكتاب ابن تيمية وتحميشه عليه ما ليس له ولا ينسجم أبداً مع عقيدته ومنهجه، حيث يزعم أن شيخ الإسلام يقرر أنه قبل أحمد بن حنبل لم يكن أحد يتكلّم في موضوع القرآن من حيث كونه مخلوقاً أو غير مخلوق، إلى هذا الحد، فالكلام مستقيم في نصه، ولكنه مُؤْتَوْ بلا شك ومعوج في تفسيره، إذ يدعى ويلش أنه بينما قرر علماء السلف الصالح، ومنهم ابن حنبل، كون القرآن غير مخلوق، لم يثبتوا له الأبدية أو السرمدية !! كيف؟، وقد أجمع المسلمون على أن القرآن هو كلام الله القديم فهو إذن أزل سرمدي، هذا لا يحتاج إلى إثبات أو توقيف، وكون السلف قد سكتوا عن الخوض في هذه المسألة حتى جاء الإمام أحمد بن حنبل فانتهض للقائلين بما، لا يعني ما قصده المستشرق بالقطع وإنما كان سكوتهم سكوت اعتقد وتسليم، إذ لم يكن هناك من الأسباب ما يضطرهم إلى الخوض فيه. ثم إن هذا السكوت لا يخدم غرض الكاتب؛ كلا، ولا يعني على تقرير النتيجة التي يجاوهاها أبداً، ثم إن عبارة "غير مخلوق" لم ترد بنسها في محصل عقائد أهل السنة والجماعة إلا بعد مخنة القول بخلق القرآن<sup>(٢)</sup>. وبغض النظر عن مدى صدق ونسينك في تحديد تاريخ إطلاق عبارة "غير مخلوق" على القرآن فإن جمل القرآن نفسه يفيد أنه غير مخلوق وغير قابل للمحاكاة. والآيات في تأكيد ذلك كثيرة.

ينقل الكاتب أيضاً، بالإضافة إلى النقطة السابقة، عن بعض المستشرقين وهو "W. Madelung" بالتحديد من كتابه أصول الجدل حول مسألة خلق القرآن؛ ومقالاً موجزه وات "W. M. watt" المبكرة في موضوع خلق القرآن؛ يزعم المستشرقون أن عبارة اللوح المحفوظ وعبارة "أم الكتاب" لم تظهر ضمن النصوص الجدلية التي انتجتها بحدسات علماء الكلام المسلمين إلا في وقت لاحق، وبعد مخنة القول بخلق القرآن، وقد فندنا هذا الزعم ودحضناه، على أن عدم استخدام عبارة "خلق القرآن" قبل المخنة لا يستدعي بالضرورة أن المسلمين كانوا لا يعتقدون بقدم القرآن، فاللغة العربية كانت

(١) ابن تيمية. رسائل وفتاویٰ ٣ / ٥، وقارن بما جاء في كتاب الرد على الزنادقة والجهيمية لإمام أهل السنة أحمد بن حنبل. ضمن عقائد السلف ص ٧٥ - ٧٩.

(2) Muslim Creeds pp. 103 127, 103, 127, 189.

معروفة قبل معرفة قواعدها، وكذلك الشعر عرف وسار ودار قبل معرفة علم العروض. ومهما يكن الأمر، فإن هذه المخنة قد عادت على الأمة بنتيجة إيجابية تمثل في التمسك الأشد وبالإيمان الأقوى بالإمامية الرشيدة لإمام أهل السنة أحمد بن حنبل رض، كما أنها أنتجت للأمة - على الجانب الآخر - آداباً سامقة، وعلوماً رفيعة، وفلسفات عميقة، وتأملات منتجة، وأفكاراً ولوّداً، أثرت الجائب الفكرى للإسلام وأسست له صرحاً عالياً في مجال العلم والجدل والمنهجية والتنظير والتقييد على كل الجوانب وفي كل الاتجاهات، وتعد تلك المخنة بحق أمارة على حيوية هذا الدين وعلى فقراته الفاقحة في استنهاض العقول وإثارة الأذهان مع رسوخ العقيدة وتنامي الإيمان. فالإسلام مهما تكاثرت ثماره وامتدت فروعه، ومهما حطت الطيور على أغصانه لا ينكسر جذعه، ولا يهتز ساقه، ولا يذيل عوده بل يزداد أعلىه عموماً وجئّ ونضارة، ويزداد أسفله بالاحتكاك كذلك قوة ورسوخاً وصلابة. وهذه هي عظمة القرآن، ولو لا المخنة لما كان علم الكلام، ولما استوى للمسلمين حركة فكرية على قدمين. وعلم الكلام ليس بأقل أهمية من علم الفقه أو الأصول، وبخاصة عند مقارعة أهل الحضارات المادية وأصحاب الميول العقلية والاتجاهات الجدلية والفلسفية من أهل الأديان والحضارات الأخرى، ومع من كان طبعه كطبعهم وشربه كشربهم؛ ومن تقلد طريقتهم وتشبه بهم.

يقول الإمام الغزالى عن علم الكلام: " وإنما مقصوده حفظ عقيدة أهل السنة، وحراستها عن تشويش أهل البدعة" <sup>(١)</sup>؛ وينبغي علينا أن نحمل ما ورد عن بعض السلف في ذم علم الكلام، على أنه كان نتيجة لما اقترن به أحياناً من مساوى الجدل والخصومات، والمحن والتهم بين المتحادلين. وأيضاً لما صاحب كثيراً من المتكلمين من قلة الورع، والتعصب الأعمى، والاستغفاء بالتقعر في البحث، والنظر عن العمل، والتأدب بأدب الإسلام، وترجمة القرآن إلى واقع ملموس في حياة المسلمين.

---

(١) المسند من الضلال القاهرة . دار المعارف ص ٣٣١ . تحقيق الإمام الأكبر الشيخ عبد الحليم محمود ص ٣٣١ . وقد حفظناه وترجمناه إلى الإنجليزية؛ انظر: أيضاً ابن عساكر تبيين كذب المفترى ص ٣٣٠ .



## الباب التاسع

### ترجمة القرآن

الفصل الأول ... رأي علماء السلف في الترجمة

الفصل الثاني ... الترجمات المختلفة للقرآن الكريم

1. *Leucosia* *leucostoma* *leucostoma*  
2. *Leucosia* *leucostoma* *leucostoma*  
3. *Leucosia* *leucostoma* *leucostoma*

# الفصل الأول

## رأى علماء السلف في ترجمة القرآن

إذا كان القرآن معجزة في لغته، لم يستطع أحد من أرباب البيان وأحبار اللغة العربية، نثرها وشعرها أن يأتوا بمثله، كله أو بعضه. فكيف إذن تتوقع أن يُنقل القرآن إلى لغة أخرى، أي لغة كانت. إن العرب يعتزون بلغتهم، ويحتجّون بها، إلى درجة يمكن معها القول بأن تاريخهم كله، وحضارتهم كلها، قامت على أساس لغوي أدبي، وكما أن الله اختار محمداً من بين خيرة الناس، اختار الله تعالى اللغة العربية كذلك من بين أحسن اللغات الإنسانية ليضمّنها معانٍ القرآن، ويحملها مقاومات الوحى، ومضامين الرسالة الإلهية الخالدة، و يجعلها في الوقت نفسه رابطة أهل الإيمان وجامعة أهل القرآن.

يقول الوزير أحمد بن سعيد بن حزم والد إمام أهل الأندلس على بن حزم وشيخه: "إن لأعجب من يلحن في مخاطبة أو يجيء بلفظة قلقة في مكاتبة، لأنه ينبغي له إذا شك في شيء يتركه، ويطلب غيره، فالكلام أوسع من هذا"<sup>(١)</sup>؛ ويقول الباقلانى: "إننا لا نجد في القدر الذى نعرفه من الألسنة للشيء الواحد من الأسماء ما نعرف من اللغة (أى العربية)، وكذلك لا نعرف فيها الكلمة الواحدة تتناول المعانى الكثيرة على ما تتناوله العربية، وكذلك التصرف في الاستعارات والإشارات، ووجوه الاستعمالات البدية"<sup>(٢)</sup>.

والكلام في سعة لغة العرب، ووفرة مفرداتها وعجائب توليداتها، وترامي آفاقها، محل إجماع بين أئمة هذه اللغة، والمنضفين من أهل اللغات الأخرى من درسو العربية. ولذلك كان من الطبيعي أن يبقى القرآن محفوظاً ومدروساً في لغته التي تحدّدت له بطريق الوحى، والقرآن ذاته يعي جيداً عظمته ذاته، وعلى رتبة لغته على سائر اللغات، وقد وردت بسمو جماله وشوخ إعجازه الآيات الكثيرة. ولقد أقبل الناس على القرآن يحفظونه، ويدرسونه، ويعلمون به، يرتلونه في صلواتهم ومناسباتهم الدينية، وفي جماعتهم

(١) أبو عبد الله الحميدي (٤٨٨ هـ). جذوة المقتبس القاهرة دار المعرفة ١٩٦٦ ص ١٢٦

(٢) الباقلانى . إعجاز القرآن ص ٥٥

ومحالهم ومحافلهم، ويستبطون منه الأحكام، ويستخرجون من بطون آياته الترائق الشاف، والنور المادى والروح والراحة، والعزة والحمية؛ وظل القرآن هكذا عريياً مبيناً لم يستشعر النبي الحاجة إلى ترجمة معانيه، حتى بعد دخول أهل اللغات غير العربية في الإسلام، وحتى أنا لنجد **ﷺ** وهو يوجه برسائله إلى ملوك ورؤساء الأرض يوجهها بلغة عربية خالصة؛ لم يتحجه **ﷺ** إلى الترجمة، هذا على الرغم من عموم رسالته، وحرصه الشديد **ﷺ** على هداية البشر، ومداومة قرع أبواب قلوبهم للولوج إليها وتوجيهها إلى طريق الله رب العالمين؛ وقد كان الصحابة يحضرون على تعلم اللغة العربية. فمن كلام عمر في هذا الصدد: "يا أيها الناس تمسكوا بديوان شعركم في جاهليتكم، فإن فيه تفسير كتابكم"؛ وكتب إلى أبي موسى الأشعري: "أما بعد فتفقهوا في السنة، وتفقهوا في العربية، وأعربوا القرآن فإنه عربي"؛ وفي رواية "تعلموا العربية فإنما من دينكم" قال ابن تيمية: "هذا الذي أمر به عمر **ﷺ** من فقه العربية وفقه الشريعة يجمعها ما يحتاج إليه لأن الدين فيه أقوال وأعمال فقهية؛ الشريعة هي الطريق إلى فقه أقواله، وفقه السنة هو فقه أعماله"، وقال ابن تيمية أيضاً: "إن تعلم اللغة العربية من الدين، والمعرفة وهي <sup>(١)</sup>؛ وإنه لمن علم اليقين أن النبي **ﷺ** كان يعرف أن كتاباً إلهية سابقة، قد نزلت بلغات أخرى، لغة القوم الذين بعث فيهم أصحاب الرسالات، والتي ترجمت فيما بعد إلى لغات أخرى، فلم يعب النبي **ﷺ** ذلك عليهم، ولا حاول أن يقلدهم فيه؛ ومن المعروف أيضاً أن النبي **ﷺ** قد أمر ثابت بن زيد أن يتعلم لغة يهود ليترجم لها عنها، ويترجم عنه لأصحابها.

أضف إلى ذلك أن الله تعالى قد بعث محمداً **ﷺ** إلى العالمين: «وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ» **ﷺ** (الأنبياء: ١٠٧)، «قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا» **ﷺ** (الأعراف: ١٥٨) ولفظ "الناس" في الآية يعم جميع الخلق ويضمهم؛ المعروف بداهة أن الناس، فيهم العربي والمعجمي الذي لا يفهم خطاب القرآن. أرسل النبي **ﷺ** بالوفود والجيوش لتبليل الدعوة واقتحام مناطق الكفر، وفتح البلدان لنور الرحمن، ومع هذا لم يأمر النبي **ﷺ** أبداً بترجمة القرآن إلى لغات هذه الشعوب، لأجل هذا انتشر الإسلام وأقبل الناس على اللغة العربية يدرسوها ويمهرون فيها حتى صاروا في معرفتها من ذوى الإمامة

---

(١) ابن تيمية . اقتضاء الصراط المستقيم الرياض مطابع المحمد التجارية ص ١٦٢ ، ١٦٣ .

والمشيخة، هذا على الرغم من اختلاف اللسان وتبادر اللغات واللهجات؛ وهذه الظاهرة في ذاتها دليل على عظمة القرآن، ودليل على كونه معجزة الله الخالدة: إن القرآن هو الكتاب الوحيد من بين الكتب المقدسة الذي حافظ على اللغة التي نزل بها، ولم يتحلّ أبنتها عن الخلل التي كساه إياها رب العالمين وخلعها عليه أحکم الحاكمين، ولا يزال القرآن على الرغم من وجود الترجمات الكثيرة إلى الآن يُفْرَأ بلغته الأصلية في كل بلاد المعمورة، في الجامع والجامعة؛ ولا يزال النص العربي للقرآن هو الأصل الذي يرجع إليه عند الاختلاف.

وقد ظهر دين الإسلام على جميع الأديان، وظهرت اللغة العربية على سائر اللغات التي في العالم من أجل أن القرآن أكرم كتاب أنزله الله تعالى، وأشرف كلام أحکم، وأنه لا يقدر أحد من الأمم على اختلافهم في لغاتهم أن يحييهم مما هو به من اللغة العربية إلى لغة غيرها؛ لأنه لا يمكن أن ينقل أبنتها إلى لغة على ما هو به من الاختصار والإيجاز وعلى ما فيه من أسرار وإعجاز.<sup>(١)</sup>

هذه المعانى التي أشرنا إليها تُوضّح بخلاف خطأ الكاتب في دعواه بأن القرآن نزل للعرب بخاصة؛ وأنه من ثم لم يكن من أهداف صاحب الدعوة أن ينقله أو يبلغه إلى غير العرب، ولكنه (أى النبي ﷺ) بعد أن فكر في التوسيع، وفي نشر الإسلام بين غير العرب، كما يزعم الكاتب، جاء بفكرة عموم الدعوة. إن هذا القول يظهر اجتهاد ويلش في البعد عن الحقيقة لا في التوصل إليها؛ ولو أن الرغبة في نشر القرآن جاءت كرد فعل للفتوحات فقط، كما يزعم، لكان ذلك أدعى إلى ترجمته ليبلغه بسهولة إلى الخلق ويوصله إليهم؛ إذ ما الحكمة في أن يتضرر الفاتحون المتتصرون ويصرروا حتى يتعلم الصغير والكبير، والرجل والمرأة، اللغة العربية كي يتمكنوا من معرفة القرآن والإسلام، ويتفقهوا في الدين ثم يترجم لهم القرآن بعد ذلك إلى لغاتهم؟!!

ومن بدائع الأمور، فإن تعلم لغة ما، لا يفرض على أحد بالسيف، وتعلم اللغة والمهارة فيها، لا يكون عنوة أبداً؛ ولو أن البلاد التي دخل أهلها الإسلام كانت تَكْرِه هؤلاء الدين لكرهت اللغة العربية التي جاءهم بها هذا الدين أيضاً، ولا نصرَّفت عنها وثبتطت

(١) انظر رسائل إخوان الصفا. بيروت. دار صادر. ٣ / ١٦٤ - ١٦٥.

الناسَ دونها؛ ولكن العكس هو الصحيح. لقد دخل الناس في الإسلام أفواجاً، وأقبلوا على القرآن حفظاً ودراسة؛ وتبنوا لغة القرآن بشمولها واتساعها في أحاديثهم، ومعاملاتهم، وفي تقييد أفكارهم، وضبط علومهم وثقافاتهم وأدابهم؛ في التعبير عن آلامهم وأمالهم وأفراحهم وأتراحهم، وتخلوا طواعية عن لغات أوطنهم التي نشأوا عليها، وترعرعوا في أحضانها، وتقلبوا في فيحائها، ورضعوا أفوايدها، وحرّ لِيَانها، ويمكن لنا أن نفسر هذا التحول إلى اللغة العربية بأنه كان ترجمة عملية لقوة إيمان الذين دخلوا في الإسلام من غير العرب، وشدة قبولهم لما جاء في القرآن حول القرآن، ولما وجدوا في القرآن من كلام لا عهد للإنسان به من أخيه الإنسان، وبخاصة أنه كانت بعض هذه الشعوب كُلُّا مقدسة كاليهود والنصارى والمحوس وغيرهم. بل كان منهم من يعتقدون بأن كُتُبَ الأنبيائهم معجزة، كالمجوس الذين اعتقدوا أن كتاب زرادشت، وكتاب مان معجزان<sup>(١)</sup>؛ لذا فقد أقبل المؤمنون من غير العرب مطمئنين على لغة القرآن يتعلمونها ويتقنونها؛ ولم يفكروا أبداً في نقل القرآن إلى لغتهم رُبما لأنهم قد لاحظوا فوق ما قلناه عن القرآن عجز لغتهم عن تحمل معانٍ كلام الله تعالى.

وأمّا ما قيل من أن بعض الفرس كتبوا إلى سلمان الفارسي أن يترجم لهم الفاتحة إلى الفارسية ليصلوا بها حتى تلين ألسنتهم، فكتبها لهم، فرواية ضعيفة لا يعول عليها. ثم إن الفاتحة عبارة عن أدعية جميلة تُفْوِّلُ لها الأسماء وتهشّ لها النفوس وتطير نحوها القلوب، وملائين أطفال المسلمين يحفظونها برغم صعوبة الكلام عليهم إذا عانوا غيرها من الحديث، وإن فالحاجة إلى ترجمتها لم تكن ماسة حتى يكتبوا إلى بلال يطلبون ترجمتها<sup>(٢)</sup>.

وحيث لو أخذنا الرواية مأخذ القبول على ريبٍ منا، فإنه قد ورد أن بلاط لم يترجم الفاتحة كلها، وأنه تعزز عليه نقل «الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ»؛ وجاء في كتاب النفحة القدسية أن سلمان ترجم لهم البسمة فقط. وهذا يعني أيضاً، إذا صح أن سلمان لم يستطع أن يترجم الفاتحة وأنه رفض ذلك.

(١) البلاطاني. إعجاز القرآن ص ٥٥

(٢) انظر مجلة الأزهر ١٩٠٣، و محمد فريد وجدى "الأدلة العلمية على ترجمة القرآن إلى اللغات الأجنبية" ملحق بالجزء الثاني من مجلة الأزهر ١٣٥٥ ط ٢ ، ص ٦٤

وذكر الشيخ رشيد رضا أن هذا الأثر إذا أريد به أن سلمان كتب لهم ترجمة الفاتحة بلغة الفرس فكيف يكون ذلك وسيلة للين ألسنتهم (كما في الأثر)، وهم لم يقرعوا الفاتحة إلا بلغتهم، وأما إذا أريد به أنهم طلبوا من سلمان كتابتها بالخط الفارسي، فالخطأ في الأثر قريب من العربي ولا دخل له أيضًا بين الألسنة؛ والصواب أن الأثر غير صحيح<sup>(١)</sup>. يبدو أن الشيخ رشيد رضا فهم لين الألسنة على غير وجهها وبالتالي عليه ضعف هذا الأثر، ونحن معه في أن الأثر ضعيف ومردود، ولكننا نخالفه في فهم عبارة "حتى تلين ألسنتنا"، إذ المقصود بها، حتى نتعلم العربية، ويسهل علينا النطق بها، من خلال تعلمنا لها لا من خلال قراءة الفاتحة بالفارسية، كما فهم الشيخ رضا.

وكما تذر على الناس الإثبات بمثل القرآن، كله أو بعضه أو حتى سورة منه، تذر عليهم أيضًا ترجمته، وتحويل معانيه عن ألفاظها التي قدّرت لها وصيغت من أجلها.

حاول كثير من الناس أن يترجم معانى القرآن، فاستحال عليهم نقله وتذر ترجمته، فترجموا منه شيئاً يسيراً مثل: ﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾، و(سورة الفاتحة)، كما أشرنا إليه، على استخراج شديد، ونقل بعيد، وشدة ومعاناة؛ حتى لقد قال بعض العلماء باللغة: "لو أن الناس عملوا أن ينقلوا قول الله عز وجل: ﴿سَيِّئُمُ الْجَمْعُ وَيُؤْلُونَ الدُّبُرَ﴾ (القمر: ٤٥)، أو قوله تعالى: ﴿فَسَوْفَ يَأْتِيَ اللَّهُ بِقَوْمٍ شَجَاعُهُمْ وَلَحُبُونَهُمْ﴾ (المائدة: ٥٤)، أو قوله تعالى: ﴿فَأَنِيدُ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ﴾ (الأنفال: ٥٨)؛ لا يمكن نقله على هذا الاختصار، حتى يوسع الكلام فيه، ويكثر القول فيه بما يخرجه عن معناه، ويسلب بعاءه، ومثل هذه الألفاظ كثيرة لا تنقل من لغة العرب إلى سائر اللغات، ولا توجد لها ترجمة. هذا كلام الشيخ أبي حاتم أحمد بن حمدان الرازي (ت: ٣٢٢ هـ) في كتاب "الزينة في الكلمات الإسلامية العربية"<sup>(٢)</sup>. ونقل الرازي عن محمد بن عبد الله العتبي قال على كرم الله وجهه: "كلام العرب كالميزان الذي يعرف به الزيادة والتقصان، وهو أعزب من الماء، وأرق من الهواء، إن فسرته بذاته استصعب، وإن فسرته بغير معناه استحال فالعرب أشجار، وكلامهم ثمار، يشرون والناس يجتنبون، بقوفهم يقولون، وإلى علمهم يصيرون".

(١) انظر محمد مصطفى الشاطر . القول السادس في حكم ترجمة القرآن المجيد. طبعة حجازي ١٩٣٦، ١٣٥٥، ص ١٢٥، ١٢٤.

(٢) الكتاب من جزأين متسطعين حقه حسين بن فيض الله الحمدان البغدادي الحرازي القاهرة ١٩٥٨ انظر ١/ ص ٦٦ وما بعدها.

يقول أبو حاتم الرازي فعلى هذا لغة العرب ممتنعة على سائر اللغات، واللغات كلها منقادة لها، وأقبلت الأمم كلها إليها يتعلمونها، رغبة فيها، وحرصا عليها، ومحبة لها وفضلاً أبانه الله فيها للناس ليبين لهم فضل محمد ﷺ على سائر الأنبياء<sup>(١)</sup>.

ويقول أبو الفتح عثمان بن جنى بعد كلام: "... على ما أودعته هذه اللغة الشريفة، من خصائص الحكمة ونيطت به من علائق الإتقان والصنعة.<sup>(٢)</sup>" ويقول في الفرق بين الكلام والقول: "إن إجماع الناس على أن يقولوا إن القرآن كلام الله، ولا يقال القرآن قول الله؛ وذلك أن هذا موضع متحجر (ثابت راسخ) لا يمكن تحريفه، ولا يسوغ تبديل شيء من حروفه، فغير لذلك عنه بالكلام الذي لا يكون إلا أصواتاً غير مفيدة، وآراءً معتقدة ..."<sup>(٣)</sup>

لا بد وأن تكون هناك محاولات لترجمة بعض آيات القرآن قام بها بعض أفراد إما من أهل الأديان الأخرى، أو من الناطقين بلغتين سواء من العرب الذين احتلطوا بالعجم، أو من بين هؤلاء العجم الذين عاشوا وسط العرب، ولكن هذه المحاولات لم تصننا، ربما لأنها لم تفلح في نقل معان القرآن، أو لأن أصحابها لم يجدوا لها مكاناً بين الجموع التي أقبلت على تعلم العربية، وحفظ القرآن بلغته الأصلية، فلم تكن هناك ثمة حاجة إلى ترجمة القرآن إلى لغات أخرى، والذي نلاحظه أن فكرة ترجمة القرآن لم تأت بغرض الترجمة لذاتها ولا بغرض نشر الإسلام، الذي هو في حد ذاته أول الأغراض وأسماعها، وإنما جاءت لتجيب على سؤال فقهى، هل تجوز الصلاة بقرآن مترجم؟ وبخاصة إذا كان المصلى عاجزاً عجزاً تماماً عن قراءة الفاتحة أم القرآن؟ والإجماع منعقد على عدم جواز القراءة في الصلاة بقرآن مترجم.

جاء في شرح النووي على مسلم (٤ / ٦٠٦): "ونحرم قراءة الفاتحة بالعجمية ولا تصح الصلاة بها سواء أعرف العربية أم لا"؛ وقال الزركشى في البحر المحيط "لا تجوز ترجمة القرآن بالفارسية ولا بغيرها بل تجب قراءته على الهيئة التي يتعلق بها الإعجاز لتفصير

(١) المصدر نفسه ١ / ٦٢، ٦٣.

(٢) الخصائص ١ / ١.

(٣) المصدر نفسه ص ١٩.

الترجمة عنه، ولقصير غيره من الألسن عن البيان الذي خص به دون سائر الألسن<sup>(١)</sup>؛ وفي المجموع نقرأ "أما الفاتحة وغيرها من القرآن، فلا يجوز ترجمته بالعجمية بلا خلاف لأنَّه يُذهب الإعجاز"<sup>(٢)</sup>؛

ويقول السيوطي في الإتقان<sup>(٣)</sup>: "ولا يجوز قراءة القرآن بالعجمية مطلقاً، سواء أحسن العربية أم لا، في الصلاة أم خارجها، وعن أبي حنيفة أنه يجوز مطلقاً، وعن أبي يوسف ومحمد (أنما تجوز) لمن لا يحسن العربية؛ لكن في بيانات شارح البذوى أنَّ أبي حنيفة رجع عن ذلك، ووجه المنع أنه يذهب إعجازه المقصود منه".  
وفي مذهب أبي حنيفة أيضاً، وهو مذهب الشافعية أنه لا تجوز قراءة القرآن بغير لسان العرب، سواء أمكنه القراءة بالعجمية أم لا، وسواء كان في صلاة أم في غيرها، فإنَّ أى ترجمته في صلاة بدلاً عنها سقطت صلاته سواء كان يحسن القراءة بالعجمية أم لا ، وبه قال جماهير العلماء ومنهم مالك وأحمد وأبو داود.

وعن القفال الكبير الفقيه الشافعى (ت ٣١٥ هـ) "إن القراءة الفارسية لا تتصور، قيل له فإذاً لا يقدر أحد أن يفسر القرآن؛ قال: ليس كذلك، لأن هناك يجوز أن يأتي بعض مراد الله ويعجز عن البعض، أما إذا أراد أن يقرأ بالفارسية فلا يمكن أن يأتي الجميع مراد الله تعالى لأن الترجمة عبارة عن إبدال لفظة بلفظة تقوم مقامها، وذلك غير ممكن، بخلاف التفسير".

وكلام الإمام القفال صحيح في جمله؛ ولكننا نختلف معه في تعريف الترجمة، بأنها " مجرد إبدال لفظة بلفظة تقوم مقامها"؛ فهذا لون من الترجمة الحرافية الجامدة التي قد تكون مستحيلة لأنَّه ليس بالضرورة أن تكون الألفاظ في لغة ما لها، ما يقابلها في لغة ما أخرى، فقد لا تجد كلمة إنجليزية مثلاً تقابل من كل الوجوه كلمة عربية.

الترجمة فن وهي نقل معانٍ ومفاهيم أكثر منها ألفاظاً وعبارات، وقد تنحط الترجمة عن الأصل، وقد تساويه، أو تتفوق عليه، بحيث يصعب التفريق بين المنقول إليه والمنقول عنه؛ وهذا يتوقف على مهارة المترجم وتمكنه، وإخلاصه أيضاً. الترجمة إبداع وليس

(١) المجموع ٢٩٩ / ٣ .

(٢) المصدر نفسه ٢ / ٣٠٧ .

(٣) المصدر نفسه ٢ / ١٠٥ وما بعدها .

مجرد نقل الكلمات أو رصف عبارات، والذى يخشى من الترجمة هو ضياع المعانى والصور والظلال والصورات أثناء رحلة النص من لغة إلى أخرى، ومهما كانت الترجمة من الدقة والأمانة فإنها تصيب النص بشيء من التغيير، والمترجم ولا بد واضع فيها نفسه، ومسقط فيها من نفثه، وكلما كان النص أرقى في لغته كلما صعبت ترجمته، وبخاصة النصوص التي تحتوى على قيمة جمالية كبيرة كالذى تحمله الفواصل والمقطاع، كما في حالة الشعر على سبيل المثال؛ فقد منع الجاحظ أو استبعد أن تنقل معانيه إلى لغة أخرى، دون أن نضحي بالكثير من معانيه وآثاره في النفس والحس، إننا يمكن أن نتباهى الترجمة بعملية مضخ الطعام ليأكله من ليس له أسنان يمضغ بها، إن المتناول للطعام على هذا النحو يفقد بلا شك الكثير من نكهة الطعام ومذاقه، وقد يصاب بالأمراض إذا كان ماضع الطعام مصاباً معلولاً.

وإن مما يُقوّي كلامنا هذا ما جاء عن الفقهاء في تحريم قراءة القرآن بالمعنى، ولما ورد عنه <sup>عليه السلام</sup> من قوله: "اقرءوا القرآن بلحون العرب وأصواتها، وإياكم ولحون أهل الكتاب وأهل الفسق"؛ فإنه سيجيء أقوام يرجعون بالقرآن ترجيع الغناء والرهانية ، لا يجاوز حناجرهم ، مفتوحة قلوبهم وقلوب من يعجبهم شأتم" . أخرجه الطبراني والبيهقي . فالمسلم مُنْهَى عن قراءة القرآن بغير لحون العرب، فما بالك بقراءاته مترجمها، ولكل لغة طريقة في النطق وأسلوب في التعبير، والترجمة ما هي إلا تعبير عن لغة بلغة أخرى . وعند المالكية أن الصلاة لا يجوز بغير القرآن العربي . وفي حاشية الدسوقي على شرح الدردير للمالكية<sup>(١)</sup>، أنه لا يجوز قراءة القرآن بغير العربية فإن عجز عن النطق بها خلف من يحسنها، وإذا لم يجد إماما سقطت عنه الفاتحة . وقال إنه يجب على كل مكلف أن يتعلم الفاتحة بالعربية وأن يبذل وسعه في ذلك ويجهد في تعلمها وما زاد عنها إلى أن يحول الموت دون ذلك، وهو بحال الاجتهاد فيعذر إذن<sup>(٢)</sup>؟ ومن المفيد أن نشير إلى أن الإمام مالك <sup>رضي الله عنه</sup> يتشدد في ضرورة الالتزام حتى بشكل الكتابة والخط في كتابة القرآن . وجاء في المعنى<sup>(٣)</sup> أن الحنابلة لا يحبون القراءة بغير العربية ولا إبدال لفظ لفظ عربى سواء أحسن

(١) انظر: ١/٢٣٢، ٢٣٦ . وأيضاً تفسير القرطى ١/١٢٦ .

(٢) النقل بتصرف من محمد مصطفى الشاطر . القول السادس . ٤٩، ٤٨ .

(٣) ابن قدامه المعنى ١/٥٣٦ .

قراءتها بالعربية أم لم يحسن ثم قال: "فإن لم يحسن القراءة بالعربية لرمه التعلم فإن لم يفعل مع القدرة عليه لم تصلح صلاته"؟

قال الإمام الغزالى<sup>(١)</sup> بعد أن ذكر ضرورة التزام النسق القرآن ووجوب عدم الجمع بين متفرقه أو التفريق بين مجتمعه: "فكيف يسلط العوام في مثل ذلك على التصرف بالجمع والتفرقة، والتأويل والتفسير، وأنواع التغيير، ولأنجل هذه الدقائق بالغ السلف في الجمود والاقتصار على موارد التوقيف، كما ورد على الوجه الذى ورد، باللفظ الذى ورد، والحق ما قالوه، والصواب ما رأوه..." وهو إذ يوصى بالإمساك عن الخوض في الأخبار الموهمة بالتشبيه يقول "فإنه لا يتصرف في تلك الألفاظ بالتصريف والتبديل بلغة أخرى والزيادة فيه والنقصان منه والجمع والتفرقة بل لا ينطق إلا بذلك اللفظ، وعلى ذلك الوجه من الإبراد والإعراب والتصريف والصيغة"<sup>(٢)</sup>.

ومذهب ابن حزم الظاهري الأندلسي "أن من قرأ أم القرآن، أو شيئاً من القرآن في صلاته مترجماً بغير العربية أو بألفاظ عربية غير الألفاظ التي أنزل الله عاماً لذلك؛ أو قدم كلمة أو آخر عاماً لذلك؛ بطلت صلاته، وهو فاسق، لأن الله تعالى يقول: ﴿ قُرِئَ أَنَا عَرَبِيًّا ﴾ (يوسف: ٢)؛ وغير العربي ليس عربياً، فليس قرآنًا، وإحاللة عربية القرآن تحريف لكلام الله تعالى، وقد ذم الله تعالى قوماً فعلوا ذلك فقال: ﴿ تُخْرِجُونَ الْكَلَمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ ﴾ (المائدة: ١٣)، ومن كان لا يحسن العربية، فليذكر الله تعالى بلغته لقول الله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (البقرة: ٢٨٦)؛ ولا يحل له أن يقرأ أم القرآن، ولا شيئاً من القرآن مترجمًا، على أنه الذي افترض عليه أن يقرأه لأنه غير الذي افترض عليه كما ذكرنا فيكون مفترياً على الله تعالى"<sup>(٣)</sup>.

يتضح من هذا النص أن ابن حزم، وهو من هو، في علمه، ومعرفته، ومتانة دينه، وسعة أفقه، يعتبر الترجمة تحريفاً للقرآن، ويعني أن تسمى الترجمة قرآنًا، ويرفض حتى أن تضمن بعض معان القرآن ألفاظاً عربية غير ألفاظ القرآن ثم تسمى قرآنًا، وابن حزم خبير

(١) إيجام العوام ص ٧٧.

(٢) المصدر نفسه ص ٥٤.

(٣) المخلص ط. القاهرة تحقيق زيدان ٢ / ٥.

بسقطات المُترجمين، وما فعلته أيدي المُترجمين في كتب اليهود والنصارى، فهو كثيراً ما يشير في كتاب "الفِصَل" أو في غيره من كتبه الأخرى إلى أخطاء المُترجمين وقلة إلمامهم باللغة العربية وضعف إدراكهم لأسرارها. ومن المفيد جداً أن نلتفت النظر إلى عبارة ابن حزم (من قَدَّمَ كلمة أو أَخْرَى أخرى - يعني في النص القرآني - بطلت صلاحته) والترجمة بلا شك يقع فيها التقديم والتأخير، وغير ذلك هذا أمر بدھي<sup>(١)</sup>.

أما بالنسبة للأحتفاف، فإن النصوص في الفقه الحنفي كثيرة في التدليل على منع كتابة المصحف بالفارسية، ومداومة قراءة القرآن بغير العربية وإن من فعل ذلك فهو مجنون أو زنديق. وللشيخ أبي الحسن المرغينان في كتابه "التحنيس": "وينع من كتابة القرآن بالفارسية لأنه يؤدى إلى الإخلال بحفظ القرآن لأننا أمرنا بحفظ النظم، والمعنى وأنه دلالة على النبوة، ولأنه رعا يؤدى إلى التهاون بأمر القرآن<sup>(٢)</sup>".

على أننا لا نكتسم القارئ قيلاً إذا ذكرنا أن في تركيز الفقهاء على الترجمة إلى الفارسية بخاصة من بين لغات الشعوب الأخرى التي دخلت في الإسلام كالعبرية، واللاتينية والسريانية، والميروغليفية، وغيرها، ما يدل على أن في المسألة سرًا وهو محاولة إظهار تفوق اللغة الفارسية أو إثبات كفاءتها وحدتها أمام العربية، ولعل في كلام الإمام الألوسي ما يدعم إحساسنا العلمي هذا قال: "اشتهر عن الإمام أبي حنيفة أنه أحيا القرآن في الصلاة بالفارسية وغيرها". وروى عنه تخصيص الجواز بالفارسية لأنها أشرف اللغات بعد العربية<sup>(٣)</sup>.

في ظل هذه الأدلة والبراهين نتبين أنه لم تكن هناك حاجة إلى ترجمة القرآن، وأن الإسلام قد ظل يفتح البلاد ويدعو العباد بقرآن عربي اللسان، عربي الخط والبيان؛ حتى في العصر الذهبي للترجمة في الدولة العباسية، عندما عُنِيت الدولة بترجمة الذخائر من اللغات الأخرى إلى اللغة العربية لم تظهر الدعوة إلى ترجمة القرآن، ولا حاول أحد المُترجمين المُهترفين ذلك لا بداع من النفس ولا بتكليف من الغير. واستمر الحال على ذلك حتى بدأ المُنصرُون، والمستشرقون يطّلعون على القرآن ويتعلّمون لغته، ويعالجون ترجمته أو قل

(١) المخلوي - تحقيق أحمد محمد شاكر - دار الفكر ٢ / ٥ .

(٢) الفحة القدسية : ١١ ونقل عن الشاطر ٥٣

(٣) النقل عن الشاطر : ٥٥

يقصدون إلى تشويهه عن طريق تقديمها إلى شعوبهم بلغة تصرف قلوبهم وعقولهم عنه، وتعزز حملاتهم الكلامية الصليبية ضده، وضد النبي ﷺ الذي جاء به عن الله تعالى. فجاءت هذه الترجمات بكلام لا يعرفه أهل القرآن، وحتى هذا الوقت لم ينهض المسلمون لترجمة القرآن، وإنما جاءت رُدودُهم في شكل جدليات ومعارضات وردودٍ تضمنت أشياءً من سوء فهم المنصرين للقرآن، وتغيير الحال رويداً رويداً بالنسبة لمسألة ترجمة القرآن عندما بدأ المنصرون ينظمون أنفسهم في شكل جماعات وجماعات، وعندما أسسوا إرسالياتهم واقتحموا أوطان المسلمين وبخاصة إبان احتلال الأراضي الإسلامية ومحاربة لغة العرب، والدين، والاستعانة بالحكام الموالين للاستعمار لضرب القوى الدينية، ومحاربة الروح الإسلامية والأشكال والعادات والطرز العربية، وبالخصوص محاربة اللغة العربية الحاكمة، وبث الدعاية لإحياء اللغات القومية للشعوب الإسلامية، واستنهاض القوى المعادية للإسلام التي كانت تسعى جاهدة لإحياء التراث القومي وإحلاله محل التراث الإسلامي، الروحي والعلمى والحضارى.

من هنا بدأ تعلم العربية ينحسر، واستشعر المسلمون الخطر على القرآن فحاولوا عندئذ أن تكون لديهم ترجمات أمينة بأقلام إسلامية رشيدة لمعاني القرآن تساعد المسلمين غير الناطقين باللغة العربية، وتسعفهم على الاتصال بكتاب ربهم، هذا إلى جانب معرفة الكثير منهم القرآن الكريم في لغته الأم، والذى لم يختلف حتى الآن من المساجد والمراكز والمدارس والجامعات في العالم الإسلامي، وفي كل مكان من أنحاء المعمورة؛ ومع ذلك فقد نشأ خلاف حاد بين علماء الإسلام في البلدان الإسلامية المختلفة حول جواز ترجمة وشروطها كما كان الحال في الماضي؛ فقد أصدر الأزهر فتوى في ذلك أباح فيها ترجمة القرآن وبين في فتواه معنى الترجمة المقصودة وشروطها المطلوبة وهدفها المنشود.

ولا نستطيع في هذا المقام المحدود أن تتبع كلام العلماء في هذا الموضوع بالتفصيل ولكن من المفيد أن نذكر أنه في عام ١٩٣٢ بدأ بعض الأتراك (بضغط من زعماء التحدث) يحررون الصلاة باللغة التركية، ويقرءون القرآن بهذه اللغة، وقد أحدثت هذه المحاولة المغرضة جدلاً واسعاً، وحاداً في أوساط المسلمين في البلدان الإسلامية المختلفة؛ وقد ادعى أنصار التجديد والتغريب في تركيا أن الأتراك لا يفهمون القرآن بالعربية لذا

وَجَبَ أَنْ يَصْلُوا بِالْتَّرْكِيَّةِ، وَقَرَرُوا بِمَكَرٍ عَمَلَ تَرْجِمَةً تُرْكِيَّةً لِلْقُرْآنِ لَا تَضُمُّ مَعْهَا الْأَصْلَ  
الْعَرَبِيِّ. وَرَدَ الْمُحَافِظُونَ عَلَى ذَلِكَ مِنْ جَانِبِ آخَرَ بِأَنَّهُ لَا مَانِعَ مِنْ تَرْجِمَةِ الْقُرْآنِ لِكُنْهِمْ  
مَنْعُوا الصَّلَاةَ بِالنَّصِّ الْمُتَرْجِمُ، وَقَالُوا إِنَّ التَّرْجِمَةَ تَخْلُ بِالْأَصْلِ وَتَذَهَّبُ بِحَمَالِهِ.

وَالصَّلَاةُ بِالْقُرْآنِ الْمُتَرْجِمُ، بِدُعَةِ سَيِّئَةٍ بِلَا شَكٍّ، لَمَّا تَوَدَّى إِلَيْهِ مِنْ هَجْرِ الْقُرْآنِ  
الْمَنْزِلِ وَاتِّبَاعِ تَرْجِمَةٍ لَا يَمْكُنُ، مَهْمَا اجْتَهَدَ الْمُتَرْجِمُونَ، أَنْ تَقْرَبَ مِنَ النَّصِّ الْقَرْآنِيِّ  
الْعَرَبِيِّ، فَضْلًا عَنِ إِمْكَانِ إِخْرَاجِهَا بِالْفَاظِ وَأَشْكَالِ وَتَرَاكِيبِ مَعْجزَةِ تَسْتَوِعُهُ.

وَبَنِي الْمُؤْيِّدُونَ لِلصَّلَاةِ بِالْتَّرْجِيمَةِ رَأَيُوهُمْ هَذَا عَلَى رَأْيِ أَبِي حَنِيفَةَ، الَّذِي أَبَاحَ فِيهِ  
الصَّلَاةَ عَلَى هَذَا النَّحْوِ؛ مَعَ أَنَّ الْإِمَامَ أَبِي حَنِيفَةَ لَوْ صَحَّ عَنْهُ النَّقلُ، فَقَدْ قَصَّرَ الإِبَاحةَ عَلَى  
الْحَالَاتِ الَّتِي يَعْجَزُ فِيهَا الْمُسْلِمُ عَنْ أَدَاءِ الصَّلَاةِ بِالْعَرَبِيَّةِ، وَحَدَّدَهَا بِمَدَدِهِ؛ وَاشْتَرَطَ إِلَى جَانِبِ  
ذَلِكَ أَنْ يَجْتَهِدَ الْمُرِئُ فِي تَعْلِمِ الْقُرْآنِ بِالْعَرَبِيَّةِ، وَأَنْ يَدْلِلَ الْجَهَدَ وَالْوَسْعَ فِي ذَلِكَ.

نَقْلُ الْأَمْيَرِ شَكِيبِ أَرْسَلَانَ فِي "حَاضِرِ الْعَالَمِ الْإِسْلَامِيِّ" ، عَنِ ابْنِ خَلْكَانَ أَنَّ  
السُّلْطَانَ مُحَمَّدَ بْنَ سِبْكَتَكِينَ جَمَعَ بِمُجْمُوعَةِ الْعُلَمَاءِ، وَطَلَبَ إِلَى كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ أَنَّ  
يَصْلِي عَلَى مَذْهَبِ صَاحِبِهِ، وَأَنْ يَقَارِنُوا بَيْنَ مَذْهَبِ الشَّافِعِيِّ وَأَبِي حَنِيفَةَ، فَقَدِمَ الْقَفَالُ  
الْمَرْووزِيُّ بِصَلَاةِ الشَّافِعِيِّ فَأَحْسَنَ فِيهَا عَلَى مَذْهَبِهِ، ثُمَّ تَوَضَّأَ وَصَلَّى بِصَلَاةِ الْحَنْفِيَّةِ،  
وَتَسَاهَّلَ فِي الطَّهَارَةِ، وَقَرَأَ آيَةً مِنَ الْقُرْآنِ بِالْفَارَسِيَّةِ، ثُمَّ قَالَ هَذِهِ صَلَاةُ أَبِي حَنِيفَةَ، فَطَلَبَ  
السُّلْطَانُ كُتُبَ أَبِي حَنِيفَةَ، فَأَحْضَرَتْ؛ فَقَرَأَ مِنْهَا مَا يَتَعَلَّقُ بِالصَّلَاةِ فَوُجِدَهُ مُوَافِقًا لِمَا فَعَلَهُ  
الْقَفَالُ<sup>(۱)</sup>.

وَنَرَى أَنَّ هَذِهِ الْحَكَايَةَ مَوْضِيَّةً أَسَاسًا بِغَرَضِ تَدْعِيمِ القَوْلِ بِجُوازِ الصَّلَاةِ بِالْفَارَسِيَّةِ  
مِنْ خَلَالِ رَأْيِ أَبِي حَنِيفَةَ، وَإِظْهَارِ أَنَّ السُّلْطَانَ نَفْسَهُ لَمْ يَوَافِقْ عَلَى هَذَا، مَا يَدْلِلُ عَلَى  
شَيْءٍ جَدِيلٌ حَوْلَ مَوْضِيَّةِ التَّرْجِيمَةِ بَيْنِ عُلَمَاءِ الْمُسْلِمِينَ.

وَقَدْ طَعَنَ نَاقِلُ هَذِهِ الْحَكَايَةِ فِي ابْنِ خَلْكَانَ وَوَصَفَهُ بِالْعَصْبَةِ لِلشَّافِعِيِّ عَلَى أَبِي  
حَنِيفَةَ<sup>(۲)</sup>؛ هَذَا مَعَ أَنَّ الشَّافِعِيَّ كَانَ يُكَبِّرُ الْإِمَامَ أَبِي حَنِيفَةَ وَيُذَبِّعُ عَنْهُ.

وَقَدْ تَضَمَّنَتْ فَتْوَى الشَّيْخِ الرَّاغِيِّ شِيخِ الْأَزْهَرِ الْأَسْبِقِ، فَتْوَى شَمِيسِ الْأَئْمَةِ  
الْسَّرِّخَسِيِّ؛ وَأَصْلَلَ هَذِهِ الْمَسْأَلَةَ أَنَّ الْمُصْلِيَ إِذَا قَرَأَ فِي صَلَاتِهِ بِالْفَارَسِيَّةِ جَازَ عِنْدَ أَبِي حَنِيفَةَ

(۱) حَاضِرُ الْعَالَمِ الْإِسْلَامِيِّ ۱/۲۰۶.

(۲) الْمَصْرُوفُ نَفْسُهُ.

رحمه الله ولكته يكره عند الصالحين، فقد نقل عنهم أنه لا يجوز للشخص أن يصلى بالترجمة إذا كان يحسن العربية، وإذا كان لا يحسنها فإنه لا يجوز له. قال أبو يوسف محمد رحهما الله: "القرآن معجز، والإعجاز في النظم والمعنى، فإذا قدر أن يقرأ في الصلاة بالعربية فلا يتأنى له ذلك، وإذا عجز عن النظم، أتى بما يقدر عليه، وهو في هذا يكون حاله كحال من عجز في الركوع أو السجود، فيصلى بالإيماء".

ونقل الشيخ عن "شرح الكنز" للزيلعي قوله: "وأما القراءة بالفارسية فجائرة في قول أبي حنيفة". وقال أبو يوسف محمد "لا يجوز (له أن يصلى بغير العربية) إذا كان يحسن العربية، لأن القرآن اسم لمنظوم عربي". ولإمام أبي حنيفة على ما جاء بالفتوى أن قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا لِفْيَ الصُّحْفِ الْأَوَّلِ ﴾ مُحَمَّدٌ إِبْرَاهِيمٌ وَمُوسَى ﴿ ﴾ (الأعلى: ۱۸-۱۹)، وصحف إبراهيم كانت بالسريانية، وصحف موسى كانت بالعبرانية، فدل على كون ذلك قرآنًا.

ويقول: "ويجوز (له أن يصلى بغير العربية) بأي لسان كان، وهو الصحيح، لأن (الوحى) المنزلي وهو المعنى عنده، لا يختلف باختلاف اللغات"؛ نقول نعم، نزل وحي بالسريانية وبالعبرانية وبغيرها من لسان أمم الأنبياء لكننا لا نسلم بأن الموحى به هو المعانى فقط، وأن المعانى لا تختلف باختلاف اللغات، لأن ذلك يوحى بأن ألفاظ الوحي من فعل الأنبياء أو تأليفهم، والمعلوم الاعتقادي أن القرآن بالألفاظ ومعانى من الله تعالى، وأن كل ما في القرآن، وحى منزلى، وقد وقع الإعجاز والتحدي بالألفاظ والمعانى معاً، والقول بأن المعانى لا تختلف باختلاف اللغات، قول واسع يحتاج إلى تقييد وتضييق، إذ يمكن أن تختلف المعانى باختلاف الألفاظ التي تحملها وأساليب التي تعبّر عنها، واللغات كالناس، طبقات ودرجات؛ وقد أوردنا فيما سبق أن الإمام أبو حنيفة قد رجع عن قوله في جواز الصلاة بالترجمة. والكلام في هذا الموضوع يطول.

اختلف علماء المسلمين بين مؤيدٍ ومعارض، وبين متشددٍ ومتسامٍ، مما أخر دخول المسلمين مجال ترجمة القرآن على الرغم من خبرتهم التاريخية في الترجمة إلا أن هذا التأخير كان لصالح القرآن نفسه ولصالح اللغة العربية، التي أقبلت الأمم الداخلية في الإسلام على تعلمها وحفظ كتابها والوقوف على علومها المتنوعة؛ وعرفنا كذلك أن الفقهاء

وعلماء الأمة قد اختلفوا حول موضوع ترجمة القرآن إلى اللغات الأخرى؛ ثم استقر الرأى أخيراً على جواز ترجمة المعانى أو بعضها، لتكون عوناً للمسلمين من غير العرب على فهم دينهم وكتابهم، وحتى يحال بينهم وبين مطالعة الترجمات الخاطئة والمغرضة التي يقوم بها المستشركون والمتصرون، وغيرهم من هو على شاكلتهم في المنهج والقصد، أقر ذلك الأزهر الشريف وهيئة كبار العلماء؛ كما يتبعى من فتوى فضيلة شيخ الجامع الأزهر الشيخ محمد مصطفى المراغى الذى تضمنتها رسالته إلى على ماهر باشا رئيس وزراء مصر آنذاك، والمؤرخة في ٢٣ محرم ١٣٥٥هـ - ١٥ إبريل ١٩٣٦م، والتى جاء في آخرها "...لذلك أقترح أن يقرر مجلس الوزراء ترجمة معانى القرآن الكريم ترجمة رسمية على أن تقوم بذلك مشيخة الأزهر بمساعدة وزارة المعارف. وأن يقرر مجلس الوزراء الاعتماد اللازم لذلك المشروع الجليل ..."؛ وقد تم فعلاً تشكيل لجنة لذلك كما نتبينه من تصريح الأمير محمد على الوصي على عرش مصر في ذلك الحين بجريدة الأهرام في ٢٤ محرم ١٣٥٥هـ - ١٦ إبريل ١٩٣٦<sup>(١)</sup>.

ولكىنا نقول إن العلماء، المحمودة آثارهم، قد اختلفوا في شأن الترجمة، والراجح لأقوالهم يمكن أن يخرج بتبيحة مهمة، وهى أن الذين قالوا بجواز الترجمة، وضعوا لها الشروط الالزمة واحتاطوا لها، وجعلوها من باب الضرورات التى تباح في ظروف معينة، وأوقات خاصة، وإن هؤلاء الذين منعوا من الترجمة منعاً باتاً كانوا حريصين على سلامية النص القرائى من التحريف، وعن تدخل الإنسان في لفظه أو عبارته، بأى شكل من الأشكال، ولأى غرض من الأغراض؛ وهذا المنع يكون أوجب، إذا كان المترجم غير مسلم لا يراعى حرمة القرآن، ولا يفهم سر العربية؛ ويضاف إلى هذه الأسباب أن الترجمات قد تفتح الأبواب لصرف الناس عن حفظ القرآن ودراسته باللغة التى اختارها الله تعالى؛ ومن المسلم به بين الخبراء في الترجمة، أنه لا توجد ترجمة أبتدأ يمكن أن تعكس الأصل كما تعكس الصورة في المرأة، ومن هنا كان اختلاف الترجمات، وكانت حاجة المترجمين إلى المهامش، التى يوضحون فيها ما غمض عليهم أو صعب عليهم ترجمته؛ ولذلك نجد بعض المترجمين يعللون لاختيارهم للفظة دون أخرى ... وهكذا.

---

(١) انظر : د. محمد صالح البنداق . المستشركون وترجمة القرآن الكريم ص ٨٣ - ٨٤ .

والقول الذى نراه فاصلاً في موضوع الترجمة، هو أن ترجمة القرآن خطأ لا بد منه؛ وذلك لأننا حتى الآن، لا نجد ترجمة صحيحة أو خالية من الأخطاء والمخالفات؛ بل إننا لا نجد ترجمة لهذا الكتاب المعجز تصل في البلاغة حتى إلى بلاغة الكتب الأدبية في اللغة المترجم إليها، على سبيل المثال فإن ابن اللغة الإنجليزية أو القارئ المجيد لها، قد يجد متعة أكثر وراحة أوفى في قراءة أحد نصوص مسرحيات شكسبير أو قصائد ت. إس اليوت وروث أو غيرها، من قراءة ترجمة يوسف على، أو ترجمة آربرى للقرآن؛ هذا مع أن القرآن في لغته العربية أبلغ وأرقى وأدق وأعمق من كتب الأدباء المهووبين من البشر؛ وليس يوجد كتاب في العربية يفضله مسلم أبىَّ على قراءة القرآن.

أضف إلى ذلك أنه لا توجد ضوابط محددة لترجمة القرآن الكريم؛ وهذا ليس من النادر فقد اطلعنا على ترجمات قدمها مسلمون، تتطوى على أخطاء كثيرة تسيء إلى القرآن؛ وربما لم يكن هذا غرضهم، ولكنهم مع ذلك ملومون؛ لأن القرآن لا يُخدم مجرد النوايا الصالحة، أو الدعاوى العريضة؛ فقد يتعرض للترجمة من ليس لها بُكْفٌ؛ مما قد يسهل إدخال التحريف في الترجمة وهذا يفسح المجال لترويجها بين الأمم الأخرى التي يُرجى انتهاقها للإسلام، فتكون الترجمة إذن صارفة عن الإسلام بدل أن تكون داعية إليه محببة فيه.

وفي عصرنا الحالى اتسعت ترجمات القرآن في اللغات المختلفة؛ ومراجعة سريعة لهذه الترجمات لاحظنا أن بعضها يضع صوراً غير لائقة على الغلاف، مما يتنافى مع روح القرآن ويصادم تعاليمه إلى تحرم الرسوم والتوصاوير؛ وبعض هذه الترجمات يضع اسم محمد ﷺ مع الترجمة، كأن يكتب قرآن محمد مثلاً، مما يُوحي أن محمدًا هو مؤلف هذا الكتاب؛ وبعض المترجمين يكتب مقدمات إضافية عن القرآن يضمنها كل سومه ويُشربها كل أحقاده، يصور للقارئ أنه بقصد قراءة كتاب مؤلفه بشر، هذا الكتاب متناقض وغير موثق، كتاب ملقم متخل من اليهودية والنصرانية ومصادر أخرى، وأن تعاليمه وحشية همجية تنافي العمران وتضاد المدنية؛ وبعض المترجمين يلفق في مقدمة ترجمته الحانقة، الأكاذيب على رسول الله ﷺ، كما فعل اليهودى العراقي داود مثلاً، وغيره؛ إذ قدم هذا المترجم الأخير ثبتاً تاريخياً يصور من حاله محمداً بأحط صفات الوحشية، وبالعداء

الدموى لليهود؛ وللأسف فإن هذه الترجمة قد طبعت ووزعت بالآلاف ولا زالت تطبع وتوزع، وتقوم على نشرها دار بنجون من كبريات دور النشر في بريطانيا وفي العالم؛ ناهيك بما في هذه الترجمة، وقريناتها من أخطاء وغالطات واعتساف وإحجام.

وهذه ترجمة ريجنسن بلاشير (١٩٠٠ - ١٩٧٣) الذي كان عضواً في الجمع الفرنسي الأعلى بباريس والمجمع العلمي بدمشق، وأستاذًا في معهد الدراسات المغربية في الرباط؛ ترجم بلاشير القرآن إلى الفرنسية، ونشره في ثلاثة أجزاء في الأعوام من ١٩٤٧ إلى ١٩٥٢، وفي هذه الترجمة فعل بلاشير ما لم يستطع أحد أن يفعله بالنسبة للنص العربي إذ دس آية الغرانيق المزعومة ضمن آيات سورة النجم، وهذه خيانة علمية، كفيلة وحدها أن تسقط اسمه من ديوان الكتاب الباحثين. كيف اعتبر بلاشير هذه العبارات قرآنًا؛ وقد ذكرنا أن نص عبارة آية الغرانيق قد ورد بعدة صيغ، ولا ندرى كيف سوّغ هذا المستشرق لنفسه أن يتخير منها صيغة واحدة بعينها وبهمل الصيغ الأخرى. أما كان يكفى بلاشير عجزه في فهم أسرار اللغة العربية واللغة القرآنية بالذات، وقصوره البَيْن عن قفهم دقائق التعبير القرآني ونقله ولو بصورة تقريبية إلى اللغة الفرنسية حتى يضيف إليه من وحي عناده؛ لكنه آثر عَرَض الحياة الدنيا على عرض الحقائق العليا، والإلتزام بالمنهج العلمي الصحيح.

وفي الطبعة الأولى للترجمة الفرنسية التزم بلاشير بالترتيب الزمني للسور والأيات، الذي أخذه عن سلفه من المستشرقين كما أشرنا إليه، لكنه لما لم يلق قبولاً من الباحثين، عاد بلاشير فتبين الترتيب الأصلي للمصحف في طبعة أخرى لترجمته كانت أوسع انتشاراً من الأولى. ظهرت الترجمة الأخيرة في جزأين، في عام (١٩٤٩ و ١٩٥٠)، وفي ١٢٣٩ صفحة من حيث الحجم<sup>(١)</sup>؛ في المدخل أو الترجمة دس بلاشير الكثير من الأساطير حول القرآن إنه بالطبع ينطلق من مقوله استشرافية خطأة، هي بشرية القرآن؛ ثم إنه يزعم أن النبي ﷺ لم يكن حريراً على كتابة القرآن عندما كان ينزل عليه؛ والسبب في ذلك عند المستشرق المخل، أن خوفه ﷺ كان شديداً عند نزول القرآن عليه لأول مرة مما جعل من الصعب عليه كتابة القرآن، هذا أولاً، وأما ثانياً: فلأن المسلمين كانوا في صراع دائم مع

(١) عبد الرحمن بدوى . موسوعة المستشرقين وانظر : نذير حمدان . مستشرقون ١٥١ .

يهود المدينة الذين كانوا يسيطرون على وسائل الكتابة، والت نتيجة العبرية التي ينتهي إليها بلاشير، ويطير بها فرحاً وبحجاً هي أن القرآن لم يُكتب بأكمله في عهد الرسول مما تسبب في ضياع أجزاء منه، وهذه الأجزاء لم تستطع صدور الحفاظ أن تحميها من الضياع كذلك.

وراح بلاشير يعلل للدعوه هذه بأن محمدًا لم يهتم بتسجيل القرآن وقت نزوله، فقدم عدة افتراضات لا وجود لها، إلا في أم رأسه هو؛ منها أن العرب بطبيعته لا يفكرون إلا في اللحظة الحاضرة ولا يهتم بالمستقبل أبداً، وأنه يترك الأمور هكذا تحرى على عواهنها دون تدخل منه أو اعتراض. من الواضح إذاً أن بلاشير يقوم بمحاولة يائسة لتقرير نتيجة غير معقولة بالمرة.

ولكي نوضح للقارئ عجيب أمر بلاشير أكثر وأكثر، نقول إن خوف محمد ﷺ عندما واجه جبريل عليه السلام لأول مرة لم يمنعه من حفظ ما سمعه منه، ولا من استعادته وإلقائه كما هو على زوجه الطاهرة خديجة رضي الله تعالى عنها، لقد كان القرآن يكتب في مكة كما كان يكتب في المدينة، وكان المسلمون يتسابقون إلى حفظه ومذاكرته أينما كانوا وحيشما كانوا؛ كما ذكرناه في موضعه.

ولو تكلمنا من طريق العلم الذي يحاوله وينطئه بلاشير وأترابه، لقلنا إن خوف محمد ﷺ وحال الخبرة التي كان يمر بها عند تلقى الوحي، ووضوح الأمر له، بأن ما كان يتلقاه هو كلام الله تعالى، كفيلٌ وحده بحثه على كتابة ما كان يسمعه من جبريل والاحتفاظ به، لا الخوف من تسجيله كما توهם بلاشير. أما زعم المترجم الفرنسي بأن اليهود كانوا يحتكرون أدوات الكتابة مما عاق دون كتابة القرآن، فكلام لا يتناسب مع طبيعة أهل ذلك العصر وظروفه أبداً؛ ولا مع البيئة والمجتمع الذي يتكلم بلاشير عنهم كذلك، كيف يمكن لليهود أدوات الكتابة؟ وأى دليل تاريخي على وجود هذا الاحتكار؟ هذا مع ضرورة استحضار هذه الحقيقة في الذهن؛ وهي أن أدوات الكتابة كانت بسيطة لا تعدو أن تكون لخاف النخيل، وجذوعه، والحجارة المستدقّة، وجريدة النخل، بالله عليك أيها القارئ من يستطيع احتكار هذه الأشياء، يهوداً كانوا أو غير يهود.

إن وجود هذا العدد من كتاب الوحي حول الرسول ﷺ يكذب دعوى بلاشير التي لا أساس لها، ولا يستسيغها عقل سليم. أما زعمه بأن العرب لا يهتمون بالمستقبل فهو من باب البث الاستعماري من قبيل الحرب الباردة؛ إنه يحاول بعد أن خفته الأدلة، أن يؤصل دعوى أرباب نعمته من المستعمرين في الخط من العقلية العربية، واللغة العربية، فيعود بدعوى الإتكالية والقدرية إلى نبي المسلمين نفسه صلوات الله وسلامه عليه وهو سيد العاملين ومشيد أرقى حضارة في العالمين.

ونقول في سياق الرد عليه أيضاً، إذا كان العرب لا يهتمون بالعمل للمستقبل، ويتركون الأمور تسير هكذا على القدر، فمن هم الذين، يا ثُرى، قد حفظوا القرآن، وحافظوا عليه، وكتبوه، وجمعوه، وبشوه في الآفاق، وعلموه الناس؟ ومن هم هؤلاء الذين فتحوا المالك، وأقاموا المذائن، وأسسوا دور العلم والعبادة، وعبدوا الطرق، وبنوا المستشفىيات، وأنشأوا الجامعات والأساطيل، ونشروا العلوم والمعارف، وأقاموا الحضارة وأرسوا قواعدها على الإيمان بالله الواحد، وعلى القرآن الزاخر بالقيم والأخلاق، وتركوا هذه النخار من المخطوطات التي تغطي كل مجالات العلوم والمعارف؛ وتلك المساجد والقصور في مشارق الأرض ومغاربها، غير شاهد على فضلهم وتفوقهم وسباقهم؟

لقد تعلم المسلمون وكمذبوها وتحضروا، بينما كانت أوربا لا تزال تضرب في يباء الجهلة والوحشية والبربرية بجران. هذا ما يقرره المنصفون من الأوروبيين أنفسهم. وإن الحضارة التي نعم بها بلاشير وتأهله على المسلمين بمعطياتها لم تكن لتبرز إلى الوجود لو لا ظهور أمة التوحيد بتعاليم نبي الرحمة. إن محمد ﷺ كان يحسب لكل شيء حسابه، ويضع كل شيء في موضعه الصحيح، وإن الإسلام بحملته إنما جاء لتعديل الحاضر الوبيع، وتحكيم المستقبل الصالح للأمة المؤمنة ديناً ودنياً لإنقاذ البشرية كلها.

إن أخطاء المترجمين الغربيين ومقدماتهم وتعليقاتهم على هذه الترجمات إنما هي تجسيد حي لوقفهم المنحاز ضد القرآن ورسول الله ﷺ، فهم إما، جهلاً وإما تحريفاً، يترجمون العبارة القرآنية وللله لفظ القرآن بألفاظ وعبارات تنحط بالعبارة عن رتبتها البلاغية الإعجازية وتنزل بها إلى مستوى بشرى عادي، أو قريباً منه، من حيث الأسلوب والمعنى.

فعلى سبيل المثال ترجم بعضهم قوله تعالى: ﴿وَالْعَصْر﴾ (العصر: ١) هكذا (by the afternoon)، مما يجعل القسم الإلهي بفترة زمنية محدودة من فترات النهار؛ وهو غير المقصود من كلمة العصر التي تستغرق الزمن كله أو الفترة العظيمة منه، وترجموا آية ﴿أَقْرِأْ﴾ هكذا (read) وتجنبوa كلمة (recite)، وذلك لأن الكلمة الأولى تعني أقرأ من شيء معد من قبل وهو مما يتسوق مع دعواهم في بشرية القرآن واستلاله من مصادر بشرية أقدم منه.

وترجم أحدهم ﴿فُرُوجَهُمْ﴾ (النور: ٣٠)، ﴿فُرُوجَهُنَّ﴾ (النور: ٣١)، مما يعني "أجزاءهم أو أجزاء أجسامهن الخاصة".

وترجم ماكس هاننج لفظة الإبل في قوله تعالى: ﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبَلِ كَيْفَ خُلِقَتْ﴾، بالسحاب؛ وترجموا ألفاظاً وعبارات مثل قوله: ﴿هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسُهُ لَهُنَّ﴾ (البقرة: ١٨٧)، وقوله: ﴿وَجَعَلْنَا الَّيْلَ لِبَاسًا﴾ (النبا: ١٠) - وهو من بлагات القرآن العالية -، ترجموها ترجمة حرفية تذهب ببلاغة القرآن. كما ترجم جورج سيل الكلمة ﴿بَغِيَا﴾ (مريم: ٢٠) بكلمة (harlot) وهي أقبح كلمة في اللغة الإنجليزية في هذا السياق ، وكان من الأفضل أن تستعمل (unchaste)، وهي التي استعملها آربرى، ويوفى على في ترجمتيهما، ولعله مما سهل على سيل (Sale) استخدام هذه اللفظة النامية وجودها في كتب العهد القديم والجديد<sup>(١)</sup>.

تناول هنا أسباب إباحة بعض ما تحمله عبارات القرآن إلى اللغات الأخرى. وردت رسالة من مسلمي جزائرجاوا (أكبر جزر إندونيسيا) إلى الشيخ محمد نصيف العالم المكي؛ تقول ما نقله ملخصاً السيد محمد فريد وجدى: "إن التعليم الشائع بين سكان تلك البلاد يقوم باللغات الإفرنجية، وفي مدارس لا تعلم اللغة العربية، ولذلك يقرأ المسلمون وأولادهم في تلك المدارس القرآن الكريم في ترجم قام بها مترجمون غير موثوق بأمانتهم، بل إن بعض هذه الترجم كان لها أثر في إفساد عقائدهم، لأن بعض القائمين بها كانوا من المُنصرين، أو من أتباع مذهب الأحمدية (القاديانية) في الهند، والذين يقرءون القرآن الكريم

(١) انظر ترجمة سيل ص ٢٠٩.

في هذه الترجمات لا يعرفون ذلك، ويعتقدون أن هذا هو القرآن الصحيح". ثم يمضي كاتب الرسالة فيقول: "إنه لما وقف على خطورة مثل هذه الترجمات بدأ يوعي الناس ضدها، وبنهاهم عن قراءتها، ثم طالب بعمل ترجمة أمينة، يُقرّها علماء المسلمين مع إلحاقي تفسيرات وتعليقات توضيحية بها، تبين صعوبة ترجمة القرآن واستحالة الإحاطة بمعانيه (كلها) على أي لغة إنسانية أخرى غير العربية"، وقال صاحب الرسالة أيضاً: "إن مثل هذه الترجمة تفدي في بيان الإسلام وآداب القرآن وأحكامه وفي إبلاغ الدعوة الحمدية إليهم بلغتهم"<sup>(١)</sup>، فعلاً لم يستطع المبشرون أن يحرفوا النص العربي للقرآن، لكنهم استطاعوا أن يحرفوا في معانيه عند الترجمة.

وقد قلنا في بحث آخر لنا إن الترجمات الأوروبية للقرآن والمقدمات التي كتبت عليها مسئولة إلى حد كبير عن غرس جرثومة العداء الديني والثقافة للعرب وللمسلمين في نفوس الأوروبيين، وهي في تقديرنا أيضاً مصدر من مصادر الإفراز المظلم للعقلية الأوروبية فيما يتصل بموقفهم من الإسلام والقرآن، ومثل هذه الترجمات قد شكلت القاعدة التي انطلق منها الاستشراق والتنصير وهي سبب من الأسباب التي وطأت الطريق للخارجين على الإسلام من القاديانية والبهائية وجُرأُهم على أن يحرفوا في معانٍ القرآن لثلاثة معتقداتهم الباطلة. ولهذا وقف علماؤنا ضد الترجمة على أي نحو كانت.

وينبغى أن يكون واضحاً أنه لو بدأت الترجمة مبكرة للقرآن لأضر ذلك بالقرآن ضرراً شديداً، ولصرف الناس عن تعلمه وفتح الطريق أمام الملحدين للطعن فيه وتحريف كلامه، ولأضر ذلك باللغة العربية أيما ضرر؛ وعلى الرغم من هذه المخاطر كلها نقول ونذكر إن الترجمة خطر لابد منه، وبخاصة في صد هذه المجممات العلمانية الشرسة، ومواجهة الصراع اللغوي والحضاري والثقافي والديني الحديث بتقنياته وآلياته المعقّدة والتي تسنبطر على غالتنا المعاصر، لا بد أن تكون لدينا ترجمات صحيحة لمعانٍ القرآن فشعوب العالم اليوم يدرس بعضها، ويتحسس بعضها أخبار بعض بصورة أوسع؛ وربما أذع وأفجع من ذى قبل، وليس من المعقول ولا من المقبول شرعاً أن نضع القرآن في سياق أو حراب، وليس من السهل علينا أيضاً منع أحد من ترجمته. فالحاجة إذن ماسةً إلى الترجمة؛

(١) محمد فريد وجدى . الأدلة العلمية على جواز ترجمة القرآن ص ١٠ .

والترجمة الأمينة للقرآن تدرس الآن في أقسام اللغة العربية بالجامعات الأوروبية والأمريكية؛ واليوم وقد اتسع نطاق الترجمات بكل أنواعها في العالم كله؛ فإنه ينبغي علينا كمسلمين أن نقدم الترجمة الأفضل، وأن نتابع الترجمات المختلفة للكتاب العزيز ما أمكن، ونبه على أن خطأها ومخالفاتها للنص إن وجدت، أو بالأحرى إن **تعمّدت**؛ وأن نبه كذلك على أن القرآن نفسه غير قابل للترجمة للأسباب التي قد بناها، وأن ما في أيدي الناس من ترجم إما هي نوع من التفسير أو التقريب لبعض معانيه بلغة أجنبية، وهذه الترجمات لا يطلق عليها قرآن بأي حال من الأحوال، اللهم إلا على سبيل المجاز فقط ، وإلا فالقرآن لا يمكن أن يكون غير عربي لأن الله يقول: ﴿وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَا قُرْءَانًا عَرَبِيًّا﴾ (طه: ١١٣)، ﴿بِلِسَانٍ عَرَبِيًّا مُّبِينٍ﴾ (الشعراء: ١٩٥) فقد قيد الله تعالى القرآن بأنه عربي فنفي عنه وبالتالي أن يكون أعمجيا، ﴿وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَاتُوا لَوْلَا فُصِّلَتْ آيَاتُهُ أَعْجَمَيٌّ وَعَرَبٌ﴾ (فصلت: ٤٤)؛ وإن القرآن يمثل قيمة للغة العربية في كل العصور، ولا توجد لغة أخرى كان يمكن أن تحمله أو تجود بمثله.



## الفصل الثاني

### الترجمات المختلفة للقرآن الكريم

ترجم القرآن إلى كل اللغات الآسيوية والأوربية وإلى بعض اللغات واللهجات الإفريقية، ويدعى البعض أن أول ترجمة للقرآن إلى اللغة الفارسية قام بها سلمان الفارسي، وهذا زعم لا أساس له إذ لم يكن للصحابي الجليل أن يُقدم على ترجمة القرآن كله، دون مشورة الصحابة وهو يعرف أن مجرد جمعه وضبط حرفه، على عهد الصحابيين الجليلين أبي بكر وعثمان رضي الله عنهمَا كان موضع أخذ وردّ وقبول ومعارضة بين الصحابة؛ وقد ذكرنا سابقاً أن سلمان رضي الله عنه قد سئل أن يترجم الفاتحة فقط، ليستعين بها بعض الفرس على الصلاة، ومع ذلك فإن الشك يحوط بهذه الرواية، وإننا لنجده أن يطلب منه تفسير الفاتحة ليصل إلى المسلمين من الفرس، ثم يتطلع هو فيترجم القرآن كله، دون ضرورة ملزمة أو حاجة ملحة؛ ولو أن سلمان كان قد فعل ذلك لبعض الفرس، وهم أهل عصبية، لعضاوا على هذه الترجمة بالنواجد إلا أن شيئاً من ذلك لم يحدث أبداً؛ ولو سن سلمان ذلك لقلده صحابة آخرون فترجموا لآخوائهم في اللغة، ولكن وجدنا بالتالي ترجمات سريانية وعبرية ولاتينية وإغريقية، وهيروغليفية، وهكذا... إنه لا يوجد أى دليل على ذلك وما قلناه عن الترجمة الفارسية المزعومة يصدق أيضاً على الترجمة البربرية التي ذكر كاتب المقال أنها نمت في عام ١٢٧هـ / ٧٤٤ - ٧٤٥؛ والترجمة السنديّة التي وضع لها تاريخ هو ٢٧٠هـ / ٨٨٣ - ٨٨٤؛ وها هي الترجمة الفارسية المزعومة غير موجودتين ولا دليل عليهما.

توجد بعض الترجمات التي وصلت إلينا باللغة الفارسية، وأقدم هذه الترجمات هي ترجمة تفسير الطبرى (ت: ٩٣٠هـ / ١٩٢٣) والتي ترجمها صاحبها لأبي صالح منصور بن نوح السامانى، حاكم ترانسوكسانيا وخراسان (٩٦١هـ / ٣٦٦ - ٩٧٦م)، وتاريخ هذه الترجمة غير معروف بالتحديد، ولكن من المقدمة يستفاد أن أبو صالح قد جمع العلماء وسألهم رأيهما في مشروعية ترجمة القرآن إلى الفارسية، وجاء رأيهما بإمكان الترجمة، بشرط أن يجتمع لها العلماء الأكفاء. وزيد نحن على هذا الشرط، أفهم يجب أن

يكونوا من المسلمين بأسرار اللغتين وأن يكون عملهم جماعياً.  
وقد ذكر ستوزى أنه توجد عدة مخطوطات لهذه الترجمة أقدمها مخطوط "رامبور"،  
والمؤرخ في (٦٠٠هـ / ١٢٠٤): وقيل إن ترجمة فارسية يرجع تاريخها إلى عام

٣١١هـ

وتوجد ترجمة أخرى للقرآن بخط رومان وفي تاريخ أبعد من هذا التاريخ  
كثيراً. ظهرت بعض ترجمات أخرى للقرآن وتفسيره، كتبها ونسخها شخص يسمى  
محمد بن أبي الفتح عام ٦٢٨-١٢٣١هـ؛ وهذه المخطوطة محفوظة بلمرج، وقد اطلع عليها  
(E.G . Brown) براون.

وسجل المستشرق ستوزى المذكور ثمان وأربعين ترجمة للقرآن والتفسير، وفي  
ملحق خاص قدم المستشرق نفسه عناوين أصلية وفرعية لأربع وسبعين ترجمة، وثمانية  
مجموعات مختارة لتفسيرات متنوعة، مجھولة المصدر؛ كما أشار أيضاً إلى عدة ترجمات  
فارسية وهندية لا تحمل أسماء أصحابها ويقول مولانا محمد على القادياني أن الشيخ  
ساعدى ترجم القرآن إلى الفارسية؛ وتقول بعض المصادر بوجود ترجمة فارسية للقرآن  
ال الكريم تمت من خلال ترجمة مختصرة لتفسير ابن حجر الطبرى حوالي عام ٣١١هـ، في  
عهد الملك أبي صالح منصور بن نوح بن أحمد بن إسماعيل السامانى؛ غير أن هذا  
التفسير لم يعثر عليه إلى الآن. كما توجد نسخة لترجمة بالتركية الشرقية تمت في عام  
٤٧٣هـ في متحف الآثار التركية الإسلامية باستانبول<sup>(١)</sup>.

كانت ترجمة تفسير الطبرى إلى الفارسية هي مصدر الترجمة الأولى للقرآن إلى اللغة  
التركية، وقد ادعى توجان أن الترجمتين كانتا معاصرتين، ولكن عنان يؤرخ للترجمة  
التركية بالنصف الأول من القرن الخامس المجرى، الحادى عشر الميلادى؛ ويقال إنه  
توحد سبعين ترجمة باللغة التركية بدأت تخرج للنور على الأقل في القرن الرابع المجرى،  
الحادى عشر الميلادى، واستمرت هذه الترجمات سالمة حتى وصلت إليها في مئات من  
المخطوطات، تحفظ بها مكتبات تركيا والتي كتبت بعدة لغات طورانية، شرقية وغربية  
وغيرها.

(١) حسن المعيرجي. الهيئة العالمية للقرآن الكريم/ الدوحة ١٩٩١ ص. ٢٠.

يقول الفيكونت دو طرازى في دراسته المهمة عن القرآن إنه اطلع على ترجمة سريانية للقرآن كاملاً؛ ويتوقع طرازى أن الذي ترجم هذه النسخة القديمة هو باسيل مطران الراها، من أعلام عصره في الأدب والبلاغة؛ ويقول إن هذه المخطوطة النادرة قد أفلتت من الضياع أثناء النكبة الخطيرة التي حلّت بمدينة الراها في عام ١٤٥١م يوم اكتسحها زنكتى ملك الموصل (٥٤٢ - ٥٩١ هـ)<sup>(١)</sup>.

وإذا كنا قد تكلمنا عن الترجمات الكاملة للقرآن في اللغات المختلفة، فإنه ينبغي هنا أن نشير إلى وجود ترجمات لبعض آيات من القرآن قام بها مترجمون غير مسلمين وبخاصة من القساوسة السريان؛ حيث تضم مكتبة مانشستر البريطانية، والمحفظ البريطاني بلندن مجموعة من المخطوطات باللغة السريانية يرجع تاريخها إلى عهد هشام بن عبد الملك<sup>(٢)</sup>. وفي كتب المخاورات والحدل الدينى توجد كذلك بعض الآيات التي ترجمت ترجمة خاطئة، فعلى سبيل المثال محاورة البطريرك تيموثو السريانى مع الخليفة العباسى المهدى<sup>(٣)</sup>.

كما أن المطالع لكتاب "علم الكلام الإسلامي والمسيحي" مؤلفه سويتمان (بالإنجليزية) يجد فيه بلا شك أمثلة كثيرة من هذه الأخطاء المتعمدة فيأغلب الأحوال.

وقد انتشرت الترجمات العديدة الآن بكل اللغات، بل وبالعديد من اللهجات؛ والواجب على أهل العلم والولاية أن يتبعوا هذه الترجمات، ويعربوها بعناية، ليقروا الصالح منها حتى يقفوا لخصوص القرآن بالمرصاد حفاظاً على قدسيته هذا الكتاب الكريم.

### الترجمات الأوروبية

أنبرى المبشرون والمستشرقون بتوجيهه كنسى لترجمة القرآن، وكان الغرض من ترجمته في الأصل هو تحريفه وتشويه معانيه، وتبيحه في أعين عوامهم، خوفاً من أن يتأثرؤا بالإسلام الذي كان ينتشر بسرعة فائقة في أواسط أهل الأديان الأخرى وبخاصة النصارى منهم.

(١) انظر : مجلة الجمع العلمي العربي بدمشق مجلد ٩ السنة ١٩٤٤ - ٤٨٨ والدكتور / محمد صالح البنداق . المستشرقون وترجمة القرآن بيروت . دار الآفاق ١٤٠٣ - ١٩٨٣ ص ٩٧ ، ٩٨ .

(٢) المصدر نفسه .

(٣) انظر : رسالتنا للدكتوراه "النصرانية من وجهة نظر الإسلام" بالإنجليزية بباب التسلية .

وكان من الواضح تماماً لخصوم الإسلام في القديم والحديث أن القرآن هو قلب الوجود الإسلامي، وسر تفوقة وتميزه على الأديان الأخرى، وأنه لا يمكن القضاء على الإسلام والمسلمين ما لم يتم القضاء على القرآن.

اتجهت أنظار المستشرقين والمستغربين من ثم صوب القرآن، يدرسوه، ويترجمونه من لغته الأصلية، أو من الترجمة اللاتينية فيما بعد، إلى سائر اللغات الأوروبية واللغات الأجنبية الأخرى.

لذلك خرجت أول ترجمة للقرآن من دير كلوي بجنوب فرنسا، بتوجيه رئيس الدير الراهب بطرس المجل وإشرافه، وكان ذلك سنة ١١٤٣ ميلادية، قام بالترجمة راهب إنجليزي اسمه روبرت كيتون الرتيبي، بالتعاون مع الراهب الألماني هرمان الدمالطي، وشخص مسلم مجاهول اسمه محمد، اشترك مع هذه اللجنة بمساعدتها في فهم النص العربي<sup>(١)</sup> خوفاً على جماهير النصارى من أن تتأثر بالقرآن وتحول إلى الإسلام بدلاً من أن تعاديه، أو على الأقل تتحير وتشكك في دينها.

ولقد ظلت هذه الترجمة بالفعل حبيسة الدير حتى عام ١٥٤٣، وظلت كذلك قرابة الخمسمائة عام، حتى نشرها ثيودور بيلياندر في مدينة بال بسويسرا. كانت هذه الترجمة سيئة للغاية لم يلتزم فيها المترجم الأصول العلمية للترجمة أو الأمانة والدقة في النقل هذا بالإضافة إلى سوء فهمه للغة العربية وجهله بعلوم القرآن ومتطلبات تفسيره؛ إذ الترجمة فرع عن التفسير، وليس يقل عن ذلك في الأهمية سوء نية المترجم ومصادرته على المطلوب، وليس أدل على سوء نيته وقصده من هذا الكلام الذي كتبه هو بنفسه في ذكر أسباب عمل هذه الترجمة يقول: "لقد كشفت يدي قانون المدعو محمدًا، ويسررت فهمه، وضمنته إلى كنوز اللغة الرومانية لمعرفة أسس هذا القانون، حتى تتجلى أنوار الرب (المسيح) على البشرية؛ ويعرف الناس حجر الأساس يسوع". وكتب في الشكر والثناء على بطرس المخترم صاحب مشروع الترجمة: "لقد رأت كنيسة سحلوني في بطرسها ما رأه السيد المسيح في رفيقه بطرس، ويجب أن يشكر (أي بطرس) لتعريفه مبادئ الإسلام للضوء بعد ما سمح الدارسون في الكنيسة لهذا الكفر أن يتسع ويتضخم وينتشر لمدة

(١) دائرة المعارف وعبد الرحمن بدوى . موسوعة المستشرقين ص ٦٨ ، ٦٩ .

خمسماة وسبعة وثلاثين عاماً. وقد وضحت في ترجمتي، في أي مستنقع آسن يعشعش مذهب السراسين (أي المسلمين) ممثلاً في عمل جنديّ المشاة يشق الطريق لغيره. لقد قشعت الدخان الذي أطلقه محمد، لعلك تطفئه بفحاتك (يا بطرس الكلوبي).<sup>(١)</sup>

توالت الترجمات الأوربية للقرآن بعد ذلك، وظهرت العشرات منها في أوروبا، وكانت هذه الترجمات بالطبع مشوشة ومشوهه، وكان غرضها جميعاً هو الإساءة إلى الإسلام. وكما هو متوقع، فإن هذه الترجمات السبئية قد قامت بدور كبير في زيادة حدة العداء بين جماهير النصارى وبين المسلمين والإسلام، ولقد أفرخت بالفعل أدباً أوربياً أو بالأحرى صليبياً معادياً للإسلام، كان هو الذي شكل العقلية الأوربية المتعصبة، التي لا تزال حتى اليوم، ترى في الإسلام عدواً متربيساً، وترى في المسلمين خطراً زاحفاً، وشرّاً يتحتم اقتلاعه. وكان من جراء هذا الفهم العشوائي والعدائي للإسلام، أن طالعنا بعض الأوروبيين بمثل هذه المقولات العشوائية "صراع الحضارات"، "نهاية التاريخ"، "الرمح الأخضر" وأمثال هذه المقولات التي تزيد عالمنا المعاصر تزقاً وتوتراً.

ذكر جييون أن ترجمة سافارى، ومقدمته (١٧٥٨ - ١٧٨٨) قد اعتمدت على ترجمت جورج سيل وماراكسى، وذلك لأنه لم يكن يجيد فهم العربية على الرغم من إقامته في مصر مدة طويلة وإمامه باللهجة المصرية أثناء إقامته.

أما جورج سيل (١٦٩٧ - ١٧٣٦) فيعتبر أول إنجلزي دارس للغة العربية ومترجم القرآن من غير رجال الدين، على غير العادة، فقد كان أبوه تاجرًا، لا صلة له بالتأصير؛ وكان جورج سيل نفسه يستغل بالحمامات، ومن المفيد أن نعرف أن سيل تعلم اللغة العربية كهواية لا غير، حتى وصل فيها إلى درجة عالية من الإتقان، هكذا زعموا؛ هذا الإتقان للغة العربية جعل رجال الدين يستعينون به على ترجمة العهد الجديد الذي سبق أن ترجمه لهم مسيحي سريانى. وهذا في حد ذاته يدل على عدم صلاحية الترجمة السريانية، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى، فإنه يبين بوضوح عدم وجود ترجمة عربية للعهد الجديد، حتى هذا التاريخ المشار إليه، وهذا في حد ذاته يُكذّب دعوى اقتباس محمد ﷺ أو اتحاله من كتب النصارى.

(١) حسن المعايرجي. الهيئة العالمية للقرآن الكريم، ٤٤، ٤٥

يعتبر عام (١٧٣٤) في تقدير كتاب الغرب، بداية لمعرفة جديدة وأكيدة بالإسلام. ولقد مثلت ترجمة جورج سيل القاعدة العربية للترجمات والبحوث اللاحقة، في مجال الدراسات الإسلامية باللغات الأوروبية حتى القرن التاسع عشر. رغم سيل أنه إلى جانب معرفته باللغة العربية قد اعتمد على بعض كتب التفسير الإسلامية العربية، وعلى ترجمة القس الإيطالي لودوفيكو ماراكسى التي نشرت في بادو عام ١٦٩٨؛ وقبل أن نلقى بعض الضوء على ترجمة ماراكسى ينبغي أن نوضح أن سيل لم يعترف بفضل الأخير عليه كما ينبغي، وأنه قد تبين من مجموعة المخطوطات العربية والتركية والفارسية التي ضمتها مكتبه الخاصة والتي انتقلت فيما بعد إلى مكتبة بودل بأسفورد، ليس فيها أيا من هذه التفاسير الإسلامية الغربية، التي أشار إليها المترجم، اللهم إلا تفسير البيضاوى الذى يشير إليه سيل كثيراً في تعليقاته على بعض آيات القرآن. كتب القسيس الإيطالي مقدمة شعبية حانقة ضد الإسلام نشرها مع الترجمة المشار إليها، والتي سبق أن نشرها باللغة اللاتينية مع النص العربي في روما سنة ١٦٩١م. كان غرض القسيس الإيطالي هو هدم الإسلام، بحسب تخيله، عن طريق هذه الترجمة، والمجموع غير العلمي على الإسلام، الذي ألحقه بعقدمته من أجل أن يصل إلى غرضه المحموم في تشويه الإسلام. عكف ماراكسى على دراسة العزبية والمصادر الإسلامية أربعين عاماً من عمره<sup>(١)</sup>. قد يكون في هذا الكلام مبالغة ولكنه على أي حال يدل بوضوح على مدى العداء الذى كان يكنه رجال الكنيسة الكاثوليكية للإسلام<sup>(٢)</sup>.

في هذه القرينة لا يفوتنا أن نبه على نقطة مهمة، وهي أن اهتمام رجال الدين المسيحي بدراسة الإسلام قد سبق، بلا شك، اهتمامهم بدراسة أي دين آخر، وذلك لأنهم رأوا في الإسلام خطراً على ديانتهم، وعلى شعورهم، لم يروه في أي ديانة أخرى، كما رأوا أنه يتغلغل في نفوس معتقديه، لا يفرق بين ما هو دنيوي وما هو ديني، إنه ليس دين جوانع أو صوامع أو معابد، بل هو دين يشمل الحياة كلها؛ لذلك فقد جندوا كل طاقاتهم وحشدوا كل إمكاناتهم للإطاحة بنفوذ هذا الدين. أو على الأقل إضعافه في نفوس

(١)

(٢) انظر : عبد الرحمن بدوى . موسوعة المستشرقين والمصادر التي ذيل بها المؤلف كلامه عن سيل ص ٢٥١.

المسلمين، وتشويهه لدى جمahirهم النصرانية، حفاظا على كتابهم المقدس، وللحفاظ أيضا على نزعة التسامي التي تركتها الكنيسة في نفوس أتباعها.

لم يدرس الغرب الإسلام من منطلق علمي؛ بل من منطلق نقدi وهجومi، لهذا السبب لم تتحسن نظرتهم بالنسبة للمسلمين على الرغم من القرون المديدة التي استولوا فيها على مصادر الإسلام ودرسوها وكتبوا فيها المصنفات العديدة؛ وكمثال على ذلك فإنه في الفترة ما بين ١٨١٠ - ١٨٥١م قد تُشرِّر ما يربو على الألف صفحة من الكتابات التي تدور حول الإسلام أو تتعلق بالعرب بشكل عام<sup>(١)</sup>؛ وهذا الكم من الكتابات لم يساعد الغرب على أن يعدل موقفه من الإسلام والمسلمين.

### الترجمات الإيطالية

كانت ترجمة "أندريا أريفا بيبي" للقرآن إلى اللغة الإيطالية، هي أول ترجمة إلى اللغات الأوروبية الحديثة. وقد ظهرت هذه الترجمة في فينيسيا عام ١٥٤٧م.

وعلى الرغم من ادعاء المترجم الإيطالي بأنه اعتمد في ترجمته على الأصل العربي فإن الدراسات أثبتت أنه لم يعتمد إلا على ترجمة سلفه كيتون المشار إليها سابقاً، وأن ترجمته لم تخرج عن كونها صياغة مختلفة بعض الشيء لترجمة الأخير. بعد هذه الترجمة توالت ترجمات إيطالية أخرى ليس من غرضنا تتبعها هنا.

### الترجمات الألمانية

وعلى أي حال فقد كانت هذه الترجمة الإيطالية هي النص الذي اعتمد عليه المنصر الألماني شولومون إسكوبجر في ترجمته للقرآن إلى اللغة الألمانية؛ ومن هذه الترجمة الألمانية أخذت الترجمة الهولندية التي ظهرت في عام ١٦٤١م.

وقد ظهرت ترجمة ألمانية أخرى اعتمد فيها مترجمها، على ترجمة رينيكس اللاتينية؛ والتي ظهرت عام ١٧٢١م. وكانت هذه هي الترجمة اللاتينية الثانية بعد الأولى التي أشرنا إليها. وهناك ترجمات ألمانية أخرى جاءت تباعاً، ليس هنا محل عرضها أو مناقشتها.

(١) انظر : فيكتور شوفان بيليو جرافيا الكتب العربية أو الكتب التي تصل بالعرب في أوروبا المسيحية بين سنين ١٨١٠ - ١٨٥١م المجلدات ٩ - ١٢ . ليتاج ١٩٠٧ - ١٩٠٩م .

## الترجمات الفرنسية

أما بالنسبة لفرنسا واللغة الفرنسية، فقد ظهرت أول ترجمة فرنسية للقرآن على يد أندرى دبورير وقد طبعت هذه الترجمة عدة مرات في الفترة ما بين ١٦٤٧ - ١٧٧٥؛ وقد تضمنت كل طبعة من طبعات هذه الترجمة ما أسماه المترجم "مختصر حول ديانة الأتراك" يعني الإسلام. فالمترجم يجعل الإسلام ديناً للأتراك وحدهم وكأن الأتراك هم صانعوا هذا الدين، أو كأن لهم إسلاماً خاصاً يختلف عن إسلام باقي الشعوب الإسلامية، بالإضافة إلى هذا، فإن التعبير "ديانة الأتراك" يوحي بالتعصب الصليبي السياسي ضد الإسلام والمسلمين. وما قلناه بالنسبة للترجمات السابقة، ينطبق أيضاً على الترجمة إلى هذه اللغة، فالأمر فيها لم يتوقف عند ترجمة واحدة؛ بل تعداه إلى العديد من الترجمات التي توالت تباعاً.

## الترجمات الإنجليزية

لقد دفعت الترجمة الفرنسية بأول ترجمة للقرآن إلى الإنجليزية الحديثة إلى الظهور على يد إلكسندر روس، وترجمات أخرى هولندية، وألمانية، وروسية كذلك، وتتسم هذه الترجمة بالمباغة والتلاعب بالنص وتحريف معناه<sup>(١)</sup>. اتسع نطاق ترجمة معان القرآن الكريم في الغرب حتى أصبحنا نجد في اللغة الواحدة عشرات الترجمات، وللحظ أن هذه الترجمات يقوم بها أفراد لا هيئات عكس ما هو عليه الحال بالنسبة لكتاب المقدس؛ تصطحب كل ترجمة بأفكار صاحبها ومعتقداته، أو بالأحرى هدفه الذي دفع به إلى هذا الميدان؛ وهذه الترجمات كلها تنطلق من نقطة واحدة وتشعر هدف واحد، إذ يتفق جميع المترجمين غير المسلمين جمِيعاً على بشرية القرآن، وبالتالي تعدد مصادره.

أما بالنسبة للترجمات التي تحمل أسماء إسلامية فإنما تتتنوع بين الفكر الطائفي، والمنحرف، وبين الجهل بأسرار اللغة العربية، وبالعلوم الشرعية، وعلوم القرآن.

(1) See N. Daniel ISLAM And The West. The Making of An Image. Edinburgh 1960 See. Index S. V. Ketton.

من هذه الترجمات، ترجمة عبد الله يوسف على، وهو من مسلمي طائفة البهرة بالهند، حفظ القرآن صغيراً، وتعلم اللغة العربية، والإنجليزية، وأداتها، ومهر فيها؛ وكانت صلته بالتعليم العلماني في مرحلة مبكرة من حياته؛ وقد كان هو نفسه ينادي بتعزيز التعليم العلماني بين المسلمين، وباحتذاء مثل الدول الغربية في ذلك؛ صرخ بذلك في خطبة ألقاها في غرفة الصالة البيضاء، ونشرت له هذا التصريح مجلة التايمز البريطانية، في عددها الصادر ٢٤ يناير ١٩٠٧ م.

هذه الترجمة على الرغم من شيوعها، وعلى الرغم من قيام بجمع الملك فهد بإجراء بعض التقييمات عليها، فإنها لا تخلي من الأخطاء والأفكار الطائفية؛ ومن الأفكار التي تأثر صاحبها فيها بعلم الكلام المسيحي؛ كما أنها في الوقت نفسه تشتمل على بعض الأخطاء المطبعية.

ومن أمثلة هذه الأخطاء التي تشتمل عليها ترجمة عبد الله يوسف على من النوعين السابقين:

\*\* إصراره على تفسير آيات الجنة والنار تفسيراً رمزاً، وعلى تفسير النعيم الآخروي في الجنة بأنه نعيم روحي لا حسي جسدي، وهذا هو مذهب الباطنية الإماماعية، ومذهب إخوان الصفا.

\*\* تفسيره للمعجزة بالمعنى الرمزي لا بالمعنى الذي تكلم عنه القرآن، وأجمع عليه المسلمون.

\*\* توسعه في معنى الإيمان بحيث لا يتطلب الإيمان بـ محمد ﷺ أو هكذا يمكن أن يفهم من سياق ترجمته وتعليقاته.

\*\* ترجمته كلمة "الغيب" في القرآن بما يبعدها عن مقصود الله، متاثراً في هذا بالعقائد النصرانية والمعتقدات الباطنية، وذلك عند ترجمته لقوله تعالى: ﴿وَعِنْهُ دُرْجَاتٌ﴾ (الأنعام: ٥٩)، (with Him are the keys of the Unseen)، وـ "الغيب" ما غاب عن حاسة الإنسان وعقله ولا طريق إلى معرفته إلا بخبر الأنبياء، لا بالعلوم والتجارب، ولا بالأيات، ولا بالأجهزة، وهو ما لا تعبّر عنه كلمة Unseen المأخوذة نصاً من الأمانة" النصرانية.

\*\* وهو يترجم كلمة "جنة" المذكورة في القرآن: "Garden" إلى تعني حديقة، بحسب حديقة في بيت.

\*\* ومن الأخطاء الطبيعية ما جاء في مقدمة المترجم "يوسف على" لسورة الحجر:

"This is the last of the six suras of A. L. M series"

هذه هي السورة الأخيرة في سلسلة السور الست المفتتحة بـ "الم" والصواب "الر"؛ وقد فات المترجم أيضاً أن يشير إلى ما خالفت فيه سورة الرعد في هذه السلسلة؛ إذ أنها مفتتحة بـ "المر".

وفي تعليق على آية سورة السجدة رقم ١٢ كتبت كلمة (foundation) خطأً مكذا (founation) (التعليق رقم ٦٤٢).

هذه أمثلة قليلة قدمناها هنا؛ وقد قدمنا أمثلة أخرى في بحث لنا عن "ترجمة النص الدينى" نحن بصدق نشره بإذن الله تعالى. وأحاليل القارئ إلى رسالة الدكتورة التي أعدتها تلميذنا الباحث الدكتور عبد الجليل حسن علي سالم الدبيب إلى كلية أصول الدين والدعوة الإسلامية، بطنطا (١٤٢٠ هـ / ١٩٩٨)، بإشرافنا، وعنوان الرسالة "ترجمة عبد الله يوسف على - دراسة نقديّة" وهي أول رسالة علمية في هذا الباب فيما نعلم.

وترجمة محمد أسد هي ترجمة جيدة؛ ولكنها أقرب إلى موضوع الكتابة عن القرآن منها إلى الترجمة، كما أن المترجم يحرص دائماً على تفسير السمعيات، والغيبيات تفسيراً حسياً تبعده عن المقصود من هذه الآيات والذى اتفقت عليه الأمة.

وترجمة مولانا محمد علي الأحمدى اللاھوري الصادرة في عام ١٩١٧ م بالإنجليزية والتي استطاعت للأسف أن تسرب إلى مصر؛ فإنما لا تدعو أن تكون تفسيراً قاديانياً للقرآن الكريم؛ وترويجاً للمعتقدات القاديانية الخارجة عن نطاق الإسلام، جملة وتفصيلاً، من هذه المعتقدات المرفوضة:

١- القول بنسخ القرآن.

٢- إبطال عقيدة ختم النبوة بـ محمد ﷺ، والقول بنبوة، بل بإلهية الكافر غلام أحمد- رئيس الفرقـة الخارجـة.

٣- تمجـد التـرجمـة الـقـيمـة الـغـرـبـية، وـتكـاد تـخلـ العـلـمـ المـادـيـ محلـ الـدـينـ.

٤- تفسـرـ الـأـلـفـاظـ وـالـجـمـلـ الـقـرـآنـيـةـ بـنـفـسـ الـطـرـيقـةـ الـتـىـ يـفـسـرـ هـاـ الـيـهـودـ وـالـنـصـارـىـ

كتـبـهـمـ.

وقد قالت مشيخة الأزهر كلمتها في هذه الترجمة؛ وقررت اللجنة التي شكلتها جمع البحوث لفحص هذه الترجمة، أنها ترجمة يقصد بها تحريف القرآن، وتضليل المسلمين، والدعوة إلى بدعة جديدة مخالفة لإجماع المسلمين، كبدعة الأحمدية القاديانية، التي ادعى زعيمها غلام أحمد القادياني استمرار الوحي، وأنه هو المسيح المنتظر، وأنه نسخ بعض أحكام القرآن (يعنى الجهاد، ومقاومة الاستعمار)؛ وقد وصفت مجلة المغار فرقة القاديانية، بأنها: "فرقة مسيحية الإسلام" كتبت ذلك المجلة في عام ١٩٢٥ على أثر رفض الأزهر لهذه الترجمة الطائفية.

وجهود القاديانيين وأموالهم لا تزال توجه ضد القرآن، فهم قد نشروا وينشرون العديد من ترجماتهم المناوئة للقرآن في أمريكا وفي الدول الأوروبية، وفي إفريقيا، وآسيا؛ ويكتفى أن نقول إن أول ترجمة للقرآن باللغة الدنماركية، وهي الترجمة الرائجة في الدنمارك هي ترجمة قاديانية أنجزها عبد السلام صادق مادسن دنمركي الأصل، اعتنق الإسلام على الطريقة القاديانية؛ صدرت الترجمة في كوبنهاغن عام ١٩٦٦، ١٩٦٧ بعنوان (Keranen)، في ثلاثة أجزاء من القطع الصغير؛ وتقع في ١٢٦٨ صفحة؛ وأعيد طبعها في عام ١٩٨٠ بـمقدمة لرئيس البعثة الإسلامية الأحمدية الاسكدنافية؛ وما يؤسف له أن هذه الترجمة الطائفية، قد أعيد طباعتها للمرة الثالثة بعد تسع سنوات في عام ١٩٨٩ في مجلد واحد. وقد طبعت هذه المرة بمناسبة مرور مائة عام على تأسيس الديانة القاديانية، المالكة؛ الذي احتفل به القاديانيون بمدينة تورنتو في كندا؛ وفي هذا الحفل أقيم معرض لترجمات القرآن ضمن هذا المعرض ٥٢ ترجمة باللغات المختلفة. وقد ترجم القاديانيون القرآن إلى اللغة الألبانية، وهم الآن ينشطون مسلمي البلقان، محاولين بكل الطرق أن يصلوا إلى الحكم في ألبانيا، لإقامة دولة قاديانية بها وهم لا يزالون يعملون على تحقيقها. وقد تنبه علماء إفريقيا لخطورة القاديانية على الإسلام؛ فقد قام الرئيس عيدى أمين بجمع الترجمات القاديانية وحرقها جميعاً.<sup>(١)</sup>

وقد أشرنا إلى ترجمة الكافر رشاد خليفة البهائي التي حشاها بالأفكار البهائية الإلحادية التي تصطدم بلا شك مع مبادئ الإسلام الحنيف. ويقال مثل هذا بالنسبة للترجمة

(١) حسن المعايرجي. الهيئة العامة للقرآن ص ٩٢

القاديانية الأئمة لهذا الكتاب العزيز التي نشرها المدعو الشيخ مبارك أحمدى في نيروبي في عامي ١٩٥٣، ١٩٧١م. أتبعت هذه الترجمة بترجمة قاديانية أخرى، ولكن بلغة اللوجندا، لغة مسلمي جنوب وشرق أوغندا.

وفي هذه القراءة نافت النظر إلى الشاعر الإنجليزي السير ريتشارد لورتن، الذي حاول أن ينظم القرآن شعراً (١٨٢١-١٨٩٠)؛ فقد نشرت بمجلة إدنبرة عام ١٨٦٦ محاولته لنقل معان القرآن شعراً<sup>(١)</sup>، وعلى الرغم من جمال اللغة الشعرية التي استخدمها الشاعر الإنجليزي في تفسير سورة الضحى، فإن القرآن لا يمكن أن يُنظم وقد نفى عن نفسه أن يكون شعراً، وعن مُبلغه أن يكون شاعراً؛ فأوصاف الشعر منافية عن القرآن، وليس في القرآن شعر أصلًا. وأما ما زعمه بعض التجارب من وجود شعر في القرآن، فباطل؛ لأنه لو كان القرآن شعراً، لسهل على العرب محاكاته وإلاليان بهاته، فقد كان في الشعر مجال تنافسهم، ومعقد فخارهم وسجل مآثرهم. أما إذا وجدت بعض العبارات القرآنية الموزونة بالاتفاق فليس يعني هذا أن في القرآن شعراً، إذ أن مثل هذه العبارات القليلة الموزونة لم تكتب على منوال الشعر، ولم تشذ أبنتها عن منهج الوحي من حيث اللغة والأسلوب والموضوع، ومن حيث التوجه والغاية، ثم إن وجود بعض التفعيلات في كتاب كبير بحجم القرآن لا يجيز تسميته بالشعر أبداً<sup>(٢)</sup>.

وفي هذه القراءة نشير إلى ترجمة القرآن ترجمة شعرية كاملة للقرآن وهي بين أيدينا الآن نفحصها وهي للأستاذ فضل الله نكain وهو إيراني الأصل ولد في طهران عام ١٩٣٨؛ كان يعمل محاضراً بجامعة كمبردج وعمل كذلك في محطة B.B.C البريطانية؛ وعنوان الترجمة The Quran Translation وهي أول ترجمة شعرية كاملة للقرآن، وما جاء في تقرير الترجمة أنها سوف تكشف سر تأثير القرآن على عقول المسلمين وقلوهم، السر أو الأسرار التي جعلت الطفل المسلم الصغير يحفظ القرآن ويقرؤه كله من ذاكرته، لا يسقط منه كلمة أو حرف، إن هذه الترجمة إضافة حقيقة للأدب العالمي، وهي إضافة لها

(١) انظر: ترجمته لسورة الضحى على سبيل المثال في د. محمد صالح البنداق المستشرقون وترجمة القرآن . ص ١٢٩ .

(٢) انظر: الباقلان (أبو بكر بن الطيب ت ٤٠٣ هـ) إعجاز القرآن تحقيق محمد شريف سكر: بيروت دار إحياء العلوم ص ٨٩-٩٣ .

مغزاها للوعي الديني على مستوى المعمور، وهي رائعة الألفية الثالثة، وتقع هذه الترجمة في ١٠٨٤ صفحة من القطع الكبير، وهي لا تشتمل على النص العربي كترجمة عبد الله يوسف على ويكتال وغيرهما.

وفي تقديمه للترجمة أشار المترجم إلى قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهُلْ مِنْ مُذَكَّرٍ﴾ (القمر: ١٧)، ثم أتبعها بهذه الشواهد التي اقتبسها من أقوال المترجمين للقرآن، على سبيل المثال بيكتال "السيمفونية" "المعزوفة" النجية التي تناطح الروح والتي يحرك فيها كل نغم فيها قلب الإنسان، ويسهل دموعه ويوصله إلى حد الانجداب أو الحب المضني، إن القرآن لا يمكن أن يترجم؛ هذا اعتقاد سلف العلماء من المسلمين، وهي نفسها وجهة نظر المترجم (يعنى نفسه).<sup>(١)</sup>

ويقول آربرى: "إن بلاغة القرآن، وإيقاعه في اللغة التي كتب بها القرآن (اللغة العربية) لها مميزاتها الخاصة؛ إنها قوية للغاية ومحركة للمشاعر والخواطر لأعلى درجة، هذه الدرجة يجعل أي ترجمة، والتي هي عادة محكومة بطبع الأشياء ككل عمل إنساني، تبدو كنسخة هزلية للروعة المشعة، وللحمال المتألق والنفاذ، للأصل العربي للقرآن؛ إن القرآن ليس نثراً ولا شرعاً في طبيعته لكنه مزيج فذٌ من الاثنين".<sup>(٢)</sup>

ويقول جونز في تقديمه لترجمة روديل (لندن - ١٩٩٤): "كثير من روعة الأصل يفقد في الترجمة، وحقاً ما يعتقد المسلمون من أن القرآن لا يترجم" "القرآن هو أقدم؛ وإلى حدٍ كبير هو أول الأعمال العربية الممتازة، وهو الأثر الأدبي الفائق في مجاله لكل الحدود".<sup>(٣)</sup> ونرى من اللازم أن نلتف النظر إلى أن القرآن ليس من الأعمال العربية؛ بل هو وهي نزل باللغة العربية، وليس هو بالكتاب الذي يصنف بين الكتب العربية، إنه نطف وحده، ومثل فريد لا يكرر.

ثم يشير الكاتب إلى بعض الكتاب الغربيين الذين حكموا على القرآن من خلال الترجمات فقط، على سبيل المثال المؤرخ والفيلسوف الإنجليزي توماس

(١) انظر النص الإنجليزي (من مقدمة بيكتال ط ١٩٥٧).

(٢) من مقدمة آربرى لترجمته ط ١٩٦٢.

(٣) داد من مقدمة ترجمته (لندن ١٩٧٤).

كارل ليل (١٨٨١-١٧٩٥م) الذي وصف القرآن بأنه كتاب معقد وممل و مليء بالنكر والخشوع. وقد سبقت الإشارة إلى كلام كارل ليل في هذا الكتاب.

ثم يستشهد فضل الله لكاين بكلام إرفعج ( منشورات أمانا. فيرمونت ١٩٨٥ ) والذى يؤيد به بطريقة غير مباشرة إقدامه على هذه الترجمة الشعرية للقرآن. يقول إرفعج في التعليق على كلام عبد الله يوسف على "إنى أثقنى أن يتهايا مترجم يستطيع أن يوفى لهذه العبارات الحكمة والرائعة حقها كما هى في الأصل". يقول إرفعج "إن الترجمات التي لا تنفس روح الجلال والجمال في قلوب المستمعين (ليست بترجمات) فإن روحًا شعرية ربما تأتى لنا فيما بعد الصياغة النبيلة والجديدة التي نحن في حاجة إليها".

ثم يعود فضل الله إلى بيكمال فيثبت له نصاً آخر يتحدث عن الإعجاز اللغوي والبلاغي في القرآن مركزاً على القوة الأدبية الفذة للقرآن والتي يفوق قوة الشعر والثر المعروفيين (صفحات X1-1X).

بعد هذا ذكر المترجم أنه أفق عشر سنوات في ترجمته وأنه حاول إلا يخرج بأي شكل عن المعنى القرآني؛ وكضمان لهذا الهدف فإنه أكثر من الرجوع إلى المصادر العربية والفارسية وبالذات في تفسير القرآن؛ وأنه اجتهد قدر طاقته إلا يدع لأي تفسير طائفي أن يتسرّب إلى ترجمته، إنه استوحى الكتاب الكريم وحده أولاً وأخيراً.

الترجم يستحق مثلاً كلمة شكر وتقدير على الجهد المضن الذى بذله في إعداد هذه الترجمة، وعلى تغلبه على عقيدته الشيعية واستلهام القرآن وحده في فهم القرآن ونقل ما استطاع فهمه من كلماته إلى اللغة الانجليزية، وما للمنترجم علينا من حق أيضاً أن نشكره على رجوعه إلى المصادر التفسيرية باللغة العربية واللغة الفارسية، وما لاحظناه أن المترجم يدي التوقيير المأمور به شرعاً عند الإشارة إلى رسول الله ﷺ.

أما كون المترجم قد بلغ الغاية المرضية أم لا فهذا شيء آخر يقال بعد دراسة معنة، ومراجعة منصفة تستوجب وقتاً أطول ومساحة أوسع، ونحن نتعهد بذلك في عمل خاص. ولكننا في الوقت نفسه نعرض الرأي فيما قرأناه من أمثلة.

١) إن عبارة ﴿الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ (البقرة: ٦) ترجمتها "those who have been"

فلفظة "كفروا" ترجمت بلفظة "rejectors" والتي معناها معتبرضين وكلمة معتبرضين عامة ليس لها ما يقيدها في النص الإنجليزي أعني معتبرضين على ماذا؟

٢) عبارة ﴿وَلَعُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ (البقرة: ٧) ترجمتها هكذا:

"Atorment grave is to be theirs!"

والتي تعني إذا أعيد ترجمتها إلى العربية "لهم مقبرة عذاب أو عذاب القبر لهم".

فالترجمة قد خصصت وفي القبر أما العذاب العظيم نفسه فهو في الآخرة وهذا ما يفهم من الآية. (انظر تفسير ابن عطية ص ١٥٨).

الآية ٢٨ من سورة مریم (يا أخت هارون) أسقط منها عبارة (يا أخت هارون)،

واستبدلها بالمقصود منها "you lady virtuous" ومعناها (أيتها الصالحة أو الفاضلة)، وقد اجتهد المترجم في هذا الاختيار دون أي قصد سيء؛ فإنه أشار في المامش إلى أن العرب قد هجروا مثل هذا التعبير (يا أخ العرب، يا أخت فلان... إلخ) بل إنه قد هُجِر أيضاً في لغات العالم؛ وأشار إلى نقد المستشرقين للقرآن وزعمهم بأن رسول الله ﷺ (باعتباره عندهم هو كاتب القرآن) قد خلط بين المريمين، مریم أم المسيح، ومریم أخت هارون وموسى، وذكر أن مریم أم المسيح والیزابیث أم يحيی، كلتاها من السلالة المارونية؛ وهذا ما أراد القرآن أن يثبته، وعلى الرغم من هذا فقد كان من الأفضل دينياً ومنهجياً أن يتلزم المترجم بلفظ القرآن مع بقاء المامش التوضيحي الذي أثبته لأن عبارة (يا أخت هارون) لم تُهُجَر ولن تُهُجَر في القرآن أبداً، وإن هُجِرت في الاستعمال العربي اليومي. وهي كلمة تبرز المعنى الذي اضطر المترجم إلى التنبيه عليه في المامش بأجلٍ مما قاله.

ملحوظة أخرى ينبغي أن نبه عليها وهي ترجمته للفظة ﴿الْمَهْدُ﴾ في قوله تعالى:

تعالى: ﴿فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ تَكْلُمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَيْغًا﴾ (crib) بلفظة (crib) التي تعنى في المقام الأول "مزود، معلف، كوخ صغير، زريبة للحيوان" ثم "سرير طفل"، وهو غير ما يثيره لفظة ﴿الْمَهْدُ﴾ في القرآن، وكلمة "المزود" هي المذكورة في (إنجيل لوقا ٢: ١٢) والكلمة ترجمتها في (New International Version) بكلمة "manger".

وهكذا ترجمتها نسخة ICNOX (١٩٦١).

والأقرب إلى لفظ القرآن وإلى البيئة القرآنية للحدث ككل، أن تترجم بكلمة cradle مهد. ومع هذا فلا ضير على اختيار المترجم إذا اختار اللفظ المفضول وترك الفاضل.

ومن مقتضيات الإنصاف أن نقول إن الكاتب قد التزم بالمعانى القرآنية تماما فيما يخص المسيح عليه السلام وأوضح تماماً أن التوحيد هو دين الأبياء جميعاً، وتعليقة على آية ٣٤ وما بعدها يؤكد سلامته عقيدته ومحبته للقرآن. (انظر: ص ٤٨٠)

من اللغات غير الإسلامية التي ترجم إليها القرآن، اللغة السريانية، كما أشرنا من قبل، وينبغى أن نبه هنا على أن الترجمة السريانية ناقصة، ولا توجد معلومات مؤكدة عن وجود ترجمة سريانية كاملة. تضم مكتبة مانشستر ومكتبة جامعة هارفارد نسخاً من هذه الترجمات نقلت معان القرآن إلى اللغة العبرية؛ حيث توجد مخطوطات لترجمات عبرية بجامعة أكسفورد، وكامبردج؛ وفي مكتبة الكونجرس الأمريكية. وقد أخذت أول ترجمتين عريتين عن الترجمة الإيطالية التي قام بها أريفايني، وأخذت الترجمة الثالثة عن الترجمة الهولندية التي اضطلع بها جليز ميكرو. وقد سبقت كل هذه الترجمات تلك الترجمة العبرية التي قام بها هرمان ريكين دروف، في مدينة ليترنج عام ١٨٥٧ م.

## الترجمات الروسية

يبدو أن أول ترجمة للقرآن الكريم إلى اللغة الروسية ترجع إلى عصر بطرس الأكبر، حيث ظهرت هذه الترجمة في عام ١٧١٦ م؛ ذكر ذلك المستشرق الروسي أغناطيوس كرتشوكوفسكي في مقدمة ترجمته الروسية للقرآن، التي ظهرت في عام ١٨٨٣-١٩٥١؛ وكانت هذه الترجمة سيئة لأنها لم تعتمد على اللغة العربية، بل على ترجمة فرنسيّة رديئة أخرجها دوريه عام ١٦٤٧؛ وكانت بعنوان: (Al-Koron Mogomet) (قرآن محمد)؛ وقام بالترجمة الروسية المشار إليها بطرس فاسيليفيتيس بوسينيكوف، أستاذ بجامعة بادو، وظهرت ترجمات روسية أخرى منها ترجمة أكاديمية العلوم بلينينغراد عام ١٩١٤؛ وترجمة فيريوفكين في عام ١٧٣٢ - ١٧٩٥ م، وقد صورت الترجمة الإمبراطورة كاترين الثانية في عام ١٧٩٠؛ وترجمة إلكسندر ألكس كاليكوف، وقد اعتمد في ترجمتها على ترجمة جورج سيل.

هذه الترجمات نسحت كلها على متوال ترجمات أخرى غير الروسية؛ ولذلك لم تأت هذه الترجمات مصقولة وأمينة في نقل المعانى القرآنية، والروح القرآنى؛ ولكنها، على أي حال، وبغض النظر عن الدوافع من ورائها، قد ساهمت في تعريف الكاتب والقارئ الروسي - غير المسلم - بالإسلام.

أما أول ترجمة روسية عن اللغة العربية مباشرة، فتحمل اسم الجنرال العسكري بوغوسلافسكي (١٨٢٦ - ١٨٩٣) وقد ظلت هذه الترجمة مخطوطة، لأن الكنيسة قد منعت طبعها.

وفي عام ١٩٠٥ صدرت في موسكو ترجمة جزئية لإنجاز كراتشوفسكي؛ وفي عام ١٩٦٣ ظهرت ترجمة أخرى للمنظر نفسه، اعتمد فيها على طبعة المستشرق الألماني فلوجل للقرآن الكريم، وتبنى ترقيم فلوجل للآيات. وهناك ترجمات روسية أخرى بأقلام مترجمين مسلمين. وبعد سقوط الشيوعية بدأت تظهر بعض الترجمات الأخرى للقرآن الكريم.

### الترجمات الأوردية والجنوب شرق آسيوية

ُترجمت معانى القرآن إلى اللغة الأوردية في الهند وباكستان، وأقدم ترجمة معروفة لنا هي تلك التي قام بها شاه عبد القادر، وشاه رفيع الدين، عَمَا العالمة والواعظ الشهير محمد إسماعيل شهيد؛ ويضم كتالوج المتحف البريطاني الهنديوستاني عدداً غير محدود من أمثل هذه الترجمات، وتضم هذه المجموعة الضخمة من الترجمات بعض ترجمات قام بها نصارى معاونون للاستعمار البريطاني، بالطبع، فقد كتب المنصرون ترجماتهم بحروف رومانية. وقد أصدر أخيراً جمع الملك فهد ترجمة أوردية جيدة للقرآن الكريم، وذلك ضمن جهوده العظيمة في خدمة القرآن الكريم والدعوة الإسلامية.

ُترجم القرآن كذلك إلى لغات هندوآرية أخرى، وإلى لغات درافيرية؛ وهناك نسخ باللغة الأسامية Assamese، والبنجانية، وقد نشرت مجلة العالم الإسلامي التنصيرية سنة ١٩١٥ (بالجلد الخامس ص ٢٥٤، ٢٥٥) أمثلةً من ترجمة المنصر جولدساك (١٩٠٨). ومن هذه الترجمات ما جاء بالجزرالية، والمندى، والكتشميرى، والمراثى، والأوريا،

والبنجابي، والسنڌي، والسنڌي<sup>(١)</sup>.

وفي بلدان جنوب شرق آسيا ظهرت ترجمات لمعان القرآن الكريم باللغات القومية، واللغات المحلية؛ فقد ترجم القرآن إلى اللغة الإندونيسية، وبعض لغات هذا البلد المسلم الشاسع، المحلية، مثل سنديس، وحافانيس مكاسارس، وبونجنيز.

كما ترجم القرآن كذلك إلى الملايو، ولغات آسيوية أخرى كثيرة<sup>(٢)</sup>؛ على سبيل المثال فقد ظهرت ترجمات لبعض أجزاء القرآن إلى اللغة الصينية، وربما رجعت أقدم ترجمة صينية إلى سنة ١٨٠٠ م. وقد جند رجل الأعمال الياباني سالوما، الذي اعتنق الإسلام، نفسه لهذا الغرض، وشجع عمل ترجمة صينية للقرآن، وكان ذلك حوالي عام ١٩٢٥؛ ولا زالت الترجمات تتتابع.

أما الترجمة اليابانية فقد قام بها توشهوكو أزوتسو، وصدرت هذه الترجمة في عدة طبعات في الخمسينيات والستينيات والسبعينيات من القرن العشرين.

وال المسلمين في اليابان يعدون بالآلاف، وهم مساجدهم القليلة، وأماكن تجمعهم، والإسلام في حاجة ماسة إلى مزيد الاعناية في اليابان. وشعب اليابان طيب وألوف.

### ترجمات معاني القرآن باللغات الإفريقية

أشار ويلش إلى ثلاثة ترجمات للقرآن باللغة الشواهيلية؛ أولى هذه الترجمات الثلاث، ترجمة جودُفري دِيل، الذي كان له نشاط تصيري واسع في وسط إفريقيا، وقد نشرت هذه الترجمة هيئة Spck في لندن عام ١٩٢٣ م، وهذه الهيئة متخصصة في نشر المسيحية، عقيدة وتراثاً.

تضمنت ترجمة ديل أكثر من سبعمائة تعليق تفسيري للمترجم، أو لمophile ج. برونو فيلر، وهذه الترجمة لا بد وأن تكون تصيرية، في لُحْمَتْها، وسداها؛ فقد كان المنصرون يضعون هذه الترجمات كأشراك خداعية لاصطياد عوام المسلمين، حيث يطلعونهم أولاً على الموضوعات التي يتفق فيها القرآن مع بعض الأنجليل بصفة عامة، ثم يقولون لهم على سبيل الاستدراج، هذا هو كتابكم قد اعترف بكتابنا وأخذ منه، فالواجب عليكم إذن الإيمان

(١) المصدر السابق ص ٤٣٠.

(٢) انظر : المصدر نفسه و د. صالح البنداق ، المستشرقون ص ١٨٤ - ١٨٨ .

بكتبتنا هذه؛ فإذا ما سلّم لهم المخاطب في هذا، انتقلوا به إلى مرحلة أخرى من الخطبة، حتى يشككوه، فإذا ما تشكك سهل عليهم انتزاعه من الإسلام وهكذا، وما يتصل بهذه النقطة ويوضحها أكثر أن نشير إلى طبعة الجمع المعين ببريطانيا لنشر الكتب المقدسة في داخل إنجلترا وفي خارجها، حيث نشروا هذه النسخة العربية بأسلوب حاکوا فيه طريقة القرآن الكريم لاجتذاب المسلمين المنود للنصرانية (المطبعة الهندية ١٨١٦م)؛ وقد أشرنا سلفاً إلى الترجمة الأحمدية التي نشرها الشيخ مبارك في نيروبي في عام ١٩٧١، ١٩٥٣. وقد نشر أرنست دامان تعليقاً على الترجمة السواحلية الأحمدية في ثلاثة وخمسين صفحة في مجلة المستشرقين الألمان ZDMG<sup>(١)</sup>.

وقدم العالم السنّي، الشافعي المذهب، عبد الله صالح الفارسي، ترجمته للقرآن في زانزيبار في الفترة ما بين (١٩٤٩-١٩٥٦م) في مجلد واحد في بانجلور . والمؤسسة الإسلامية في نيروبي عام ١٩٥٦م.

وتوجد كذلك ترجمات لمعان القرآن بلغات إفريقيّة أخرى، نذكر منها إجمالاً، اللغات الحبشية، والصومالية، والأمهرية، برنو، عيرا ، هنسوسة، فلانا، ديولا، زولو، ساراكولا، سواحيلي، سورنائي، سوسنية، كرييول، كونوكولي، لوغاندي، ملغاش، ولووف، يروبا<sup>(٢)</sup>.

هذا بالإضافة إلى الترجمات التي ظهرت في لغات أوروبية واستهدفت الأفارقة المسلمين، على وجه التحديد؛ يضاف إلى ذلك الترجمات القاديانيّة، سواء باللغة الإنجليزية أم باللغات الإفريقيّة؛ فقد ترجم القاديانيون القرآن، ونشروه مع النص العربي في ثلاثة لغة إفريقيّة؛ هذا إلى جانب التفاسير الأخرى للقرآن بهذه اللغات، والتي تربّوا على المائة، بحسب التقدير الذي توصل إليه الدكتور المعايرجي من خلال المصادر التي اطلع عليها<sup>(٣)</sup>. وفي خاتمة الكلام عن الترجمات نقول إن الترجمة إلى اللغات الأوروبيّة بدأت برجال الدين المسيحي، وكانت في الأصل لأغراض تصويرية خالصة، ثم تطورت بتتطور

(١) الجلد़ين ٨٤ و ٨٥ لعام ١٩٣٠ - ١٩٣١ ص ١٥، ٦٨. ونامق كامل. الفهرست العام لمجلة جمعية المستشرق الألمانيّة (ZDMG) ص ١٠٤.

(٢) انظر: دائرة المعارف الإسلامية موضوع البحث ص ٤٣٠ - ٤٣١ وصالح البنداق. المستشرقون وترجمة القرآن، ١٨٨٤.

(٣) الهيئة العامة للقرآن ص ٩٩ - ١٠١.

وسائل الاتصال بين المسلمين والنصارى، وبعد اكتشاف الكثير من المصادر الإسلامية، وانتشار العلم والتوبيخ بين الأوروبيين، فأصبحت خليطاً من العلم والدعية التنصيرية معاً؛ ومهما يكن الأمر، فإن الترجمات ما هي إلا عوامل مساعدة على فهم بعض معانٍ القرآن الكريم وذلك بقدر ما أتي المترجم من علم، ومن موهبة وخبرة وفقه باللغتين اللتين يتعامل معهما لا كلها؛ ولكنها لا تغنى أبداً عن قراءة القرآن العربي المعجز في لغته، والتي لا يمكن ترجمة معانيه كاملة إلى أي لغة من اللغات؛ بل إنه لا يمكنه كتابة مثله في اللغة العربية نفسها.

وقد مرّ بنا أن القرآن هو الكتاب الوحيد من بين الكتب المقدسة، الذي ظل يُقرأ بلغته الأصلية في كل مكان نزل فيه؛ وهذا في حد ذاته يضيف إلى معجزة القرآن بعدها آخر، كما أنه يحمل دليلاً زائداً على إلهية مصدر القرآن، وعالمة دعوته؛ وموافقته للفطرة الإنسانية.

وفي خاتمة كلامنا عن الترجمات نقول إن الشعوب الإفريقية المسلمة لم تكن في حاجة إلى ترجمة القرآن لصلتها المباشرة وحبها الأكيد له، فقد حفظ الأفارقة القرآن في لغته العربية، وأجروا العربية وتعلمواها جباً في القرآن، وفي النبي ﷺ، وكذلك فعلت كل الشعوب الإسلامية.

والسبب في ظهور الترجمات الإفريقية التي ترجع بدايةً إلى القرن الماضي هو الاستعمار الذي كان يحاصر اللغة العربية، ومحاولته الدعوب لعزل الأفارقة عن اللغة العربية، وعن القرآن. لقد فرض الاستعمار لغته على شعوب القارة؛ وبالتالي عمل المنصرون وأعواهم على تقليل ترجمات مشوهة تسيء إلى الإسلام، وتصرف الناس عنه؛ وجميع الترجمات الإفريقية للقرآن والتي واكب الاستعمار والتنصير في إفريقيا تشبه تلك الترجمات القديمة التي قام بها رجال الكنيسة بغرض الهجوم على الإسلام، وتغيير شعوبهم منه؛ وكل هذه الترجمات تحمل الطابع المسيحي.

تضييف إلى ذلك أن ترجمات القرآن الكريم التي ظهرت في إفريقيا لم تقتصر على اللغات المحلية؛ بل كان منها ما هو باللغة الإنجليزية، والفرنسية، والإيطالية، والألمانية، والبرتغالية، والأمريكانية (لغة البيض الذين استوطنوا جنوب إفريقيا).

## الخاتمة

### خلاصة القول في آراء المستشرقين وموافقهم من القرآن

في هذا الموضع نحمل ما قد فصلناه في ثانياً هذا الكتاب من استعراضٍ لآراء المستشرقين وطعوفهم ضد القرآن الكريم منذ صدور أول ترجمة له في الغرب، وحتى ظهور الكتابات والدراسات المختلفة المعنية بالقرآن الكريم من قبل المستشرقين، وبخاصة ما ورد في دائرة المعارف الإسلامية باللغة الإنجليزية الصادرة عن دار بريل للنشر بليدن في ١٩١٣ - ١٩٣٨م، والطبعة الجديدة الصادرة عن الدار نفسها بالاشتراك مع دار لوزاك للنشر بلندن عام ١٩٦٠م، وكذلك المصادر التي اعتمدت عليها سواءً بطريقة مباشرة أو غير مباشرة، وقد أضفنا في هذه الخاتمة ما رأينا مناسباً لسياق الموضوع أو متصلة به مما لم نكن قد أوردناه في أي من أبواب هذا الكتاب أو فصوله.

استخدم المستشرقون الأوائل على وجه العموم خطةً عملية في تناولهم للإسلام تهدف إلى تشويه صورته والتشكيل في مصاديقه، فاستهدفو أولاً القرآن الكريم باعتباره قاعدة الإسلام الكبرى الذي اجتمع عليه العرب وأحبوه ودانوا الله بحبه، وعكفوا على تلاوته وحفظه وتديره، ولأنه الكتاب الذي أحبه العرب من دخلوا في الإسلام وتعلموا لغة القرآن ومهروا فيها وصاروا أئمة في علوم القرآن وأعلاماً في العلوم الإنسانية.

اتجه المستشرقون أولاً إلى ترجمة القرآن الكريم بهدف تحريف كلمه، وتصحيف معانبه بحيث تخدم أغراضهم في الخط من الإسلام، ولهذا استخدمو هذه الترجمات بطرق مغرضة للوصول إلى أهداف محددة، وملتوية بعيدة عن النص في لغته وفحواه.

من هذه الطرق:

- انتقاد الأحاديث النبوية الصحيحة.
- اعتمادهم على الكثير من مادة أدب السيرة النبوية والمعازي غير الصحيحة.
- اعتمادهم على الأحاديث الضعيفة، والحكایات التاريخية الملفقة، والروايات المتعارضة في ظاهرها دون بذل أي جهد للتوفيق بينها في إطار الروايات الصحيحة والسلمات الإسلامية، ونحو ذلك.

وقد قادتهم أو ساعدتهم هذه الخطة المسبقة إلى تقرير نتائج غير صحيحة علمياً، وأحياناً كثيرة، غير مقبولة عقلياً؛ وليس لها أدنى ارتباط بمقدماتها، فرغموا على سبيل المثال

أن القرآن كتاب بشري، ألفه النبي ﷺ؛ لذلك جاءت ترجماتهم الأولى للقرآن تحمل هذا العنوان "قرآن محمد"؛ وفي سبيل تحقيق هذا الغرض وإبرازه، راحوا يتذكرون كل طريق على غير هدى، ليثبتوا أنَّ محمداً قد استعار من الكتب اليهودية والنصرانية عند كتابة القرآن؛ وقايسوا القرآن خطأً على كتب العهد القديم والعهد الجديد، والتي جمعت من هنا وهناك، في أحقاب زمنية جد متباعدة، كما أكدته النقاد الغربيون أنفسهم بالنسبة للكتاب المقدس؛ والذي سبق إليه علماء مسلمون كبار في دراسة الأديان المقارنة من أمثال النوخنطي، والجاحظ، وأبن حزم الأندلسي، والقرطبي، وحججة الإسلام الغزالى، وشيخ الإسلام ابن تيمية، وأبن القيم والقرافي وغيرهم.

ناهيك بالإساءات البالغة التي وجهها هؤلاء الغربيون لرسول الله ﷺ؛ إذ اتقنوا حياته الخاصة وال العامة، ورماه رجال الكنيسة المتعصبون بأدواتهم؛ فزعموا أنه كان شهوانياً، ومغرماً بالنساء، وزمواجاً؛ وزعموا كذلك أنه ﷺ كان مصاباً بمرض الصرع، والهلولة، والوهם، والهستيريا ... إلخ؛ وأنه ألف بنفسه الآيات القرآنية التي رأى فيها راحتة النفسية، وسلوah الروحية وتحقيق طموحاته في الحياة، وزعموا كذلك أنه ﷺ كان سيئاً الطبع قاسياً القلب، يغدر ويفرج بأصحابه، وغير ذلك من الأوصاف التي تُكذبها حياته ﷺ وسيرته، وشهادة معاصريه، ومنهم أعداؤه.

وهذه الأكاذيب ما كان ينبغي أن تُحاك حول رجلٍ قد بلغ القمة بفضائله، وبحرده في كل أعماله وأقواله ﷺ وبحبه للإنسانية، وفتح أعين الناس على العدل والحق والخير، وغير وجه التاريخ، وعدّل مسيرته؛ ووالله لو لم يكن هذا الرجل نبياً أو رسولاً لكان أحدر بنا أن نُحِلُّه وتبعه، ونؤثره، ونقدمه على كل عظيم. فما بالك وأدلة السمع، والفؤاد، والعقل، والتاريخ، والسيرة، والأثار الحية الباقة على الدهور قد تضافت جميعاً على صدق نبوته، وثبتت عصمته، وصححة رسالته، وسمو أخلاقه ﷺ.

كل هذه الأكاذيب حاكوها بقصد الطعن في النبي، كمُبلغ للقرآن، وحق لا يكون محمد ﷺ أهلاً للثقة، ولا جديراً بالرسالة. ولذلك لما لم تفلح أكاذيبهم، ولما لم يتوصلا إلى أغراضهم بالألسنة والأقلام، شهروا السيف، وحملوا الصليبان ضد المسلمين، ورثقوهم عليهم في ديارهم، من كل حدب في أوروبا ينسلون، يقاتلونكم ويحتلون أرضهم ويعذبون بمقتدىكم.

بل لقد كان الاستشراق والتنصير بمثابة الحرب الباردة ضد المسلمين، وكان من المستشرقين من عمل مع قوات الاحتلال البريطاني، وبحسنه لحسائهم كالمستشرق " بالمر" (١٨٤٠-١٨٨٢)، وما ينبغي ذكره أن بالمر ترجم قصائد البهاء زهير؛ ثم ترجم القرآن فيما بعد إلى اللغة الإنجليزية، ونشرت ترجمته للقرآن ضمن سلسلة كتب الشرق المقدسة التي كان "ماكس ميلر" يتولى إصدارها. عمل هذا المستشرق حاسوساً للاستعمار البريطاني في المنطقة العربية، وبالأخص في صحراء سيناء، ليولب زعماء القبائل هناك ضد أحمد باشا عرابي، ويجمعهم على نصرة بريطانيا ضد ألمانيا، وقد كان مصيره القتل؛ وما ينبغي ذكره أيضاً أنه كان من هؤلاء المستشرقين الكبار أعضاء في مجتمع لغوية وعلمية، عربية وإسلامية، وكذلك كان منهم أساتذة في جامعات مصرية وعربية أخرى، ينشرون أفكارهم المعادية للإسلام بين المسلمين، تحت ستار البحث العلمي؛ ومن هؤلاء، المستشرق الألماني الكبير فنسنث (١٨٨٢-١٩٣٩م) الذي طرد من مجمع اللغة العربية بعصر بسبب كتابه: "العقيدة الإسلامية نشأتها وتطورها" والذي رد فيه الإسلام إلى أصول شرقية، وجاهلية. وما هو جدير بالذكر أن فنسنث من المشاركون في إعداد المعلم المفهرس لألفاظ الحديث النبوى<sup>(١)</sup>، ولكن هذا العمل العملاق يستحق عليه الشكر هو وكل من ساهم معه في سبيل إخراجه.

وعلى القائمة يوجد اسم المستشرق الإنجليزي "جب" (١٩٧١-١٨٩٥م) الذي حاك كثيراً من الافتراءات والتبرهات حول القرآن الكريم، إذ قد ادعى أنه من صنعة محمد، جرياً على الأصولية العدائية للمستشرقين، هذا هو ما يتضح به كتاب (Muhammadanism) الحمدية (يعنى، الإسلام)؛ والمستشرق الألماني فيشر (١٨٦٥-١٩٤٩م) طرد من عضوية الجمع اللغوى سنة ١٩٤٥م؛ لأنه كتب رسالة بعنوان "آية مقحمة في القرآن"، كما ادعى أن الاسم "محمد"، كان يستعمل بين البيزنطيين قبل الإسلام؛ وليس أقل غرابة ولا أبعد في المبالغة من زعمه أن سكان مكة، والمدينة، وأجزاء من الأماكن الخبيطة بهمما، قد تخلىوا عن استعمال الإعراب في زمان النبي ﷺ وبعده. هذه المقوله المزعومة تخفي وراءها غرضاً آخر غير مجرد الدراسة، وهو الطعن في القرآن كما تبين للقارئ في مواضع كثيرة من هذا الكتاب.

(١) انظر: نذير حمدان. مستشرقون . السعودية. مكتبة الصديق ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م. ص ٢١٦.

ومن البارزين في مجال الحرابة ضد القرآن المستشرق الفرنسي بلاشير (١٩٠٠ - ١٩٧٠) الذي اقتفي آثار سلفيه، فلوجل، ونولدكه، في طريقة ترتيب القرآن حسب النزول؛ يزعم بلاشير أن فقرة "الغرانيق" المزعومة من صميم القرآن، وأن القرآن قد تعرضت أجزاء منه للضياع سواء الحفظ منها في الدواكر، أم المسطور منها في الدفاتر؛ ولستنا ندرى على أي أساس بني بلاشير زعمه في ضياع أجزاء من القرآن. وعلى أي أساس ساع له هذا القول. ويردد بلاشير دعوى المستشرق اليهودي أبراهام جيحر وغيره، بأن القرآن مأخوذ من مصادر يهودية ونصرانية، مشيرين بالذات إلى إنجليل الصبوة الذي لا يعترفون به ضمن الأنجليل المعتمدة كتسياً، وذلك بمحرد وجود بعض النقاط المشابهة بينه وبين القرآن<sup>(١)</sup>؛ وهذا زيف وحيف، لأنّي لحمد بهذا الإنجليل، وغيره من الأنجليل، التي لم تكن قد نقلت إلى العربية، بل لم تكن في متناول أيدي عامّة النصارى أنفسهم.

يلحق بهؤلاء ألفريد جيوم الذي حصل على عضوية المجمع العلمي العربي بدمشق عام ١٩٤٨م، والمجمع العراقي سنة ١٩٤٩م. فقد قامت دراسات جيوم كلها على أساس بشرية القرآن واتصال محمد مادة القرآن من اليهودية والنصرانية؛ وأخطر ما كتب هذا المستشرق كتابيه "حياة محمد" (أكسفورد: ١٩٥٦م)، و"الإسلام" سنة ١٩٥٤م. وأغرب دعوى قال بها جيوم هي زعمه بأن "الإسلام ابن وقته"، يعني أنّ محمدًا صلوات الله عليه وسلم، لم يُبعث إلا لعرب زمانه، وليس لكل العرب في كل زمان ومكان؛ وفحوى هذا الكلام أن الإسلام غير قابل للتطبيق بعد وفاة محمد<ص>؛ وأن دين الإسلام إنما أنسه محمد<ص> لمواجهة مشكلات وأمور محلية خاصة، خضعت لظروف معينة، انتهت بوفاته<ص>. والبدليل عن الإسلام في غاية ما ينتهي إليه كلام جيوم هو ضرورة تخلي المسلمين عن الإسلام، وطرح الاتمام إليه وتبني النموذج الغربي، في الديانة والحضارة. لم يعبأ المستشرق جيوم بالآيات الكثيرة والمتفرعة ولا بالأحاديث الكثيرة الواضحة كذلك في تقرير عالمية الإسلام وشمول دعوته لكل أفراد النوع ومناحي الحياة لكل العقول ولكل البيئات. ونقول بأبلغ صيغ التأكيد إن القرآن لا تسع له المجتمعات الضيقة المحاصرة، ولا الشعوب المتلاعنة المكبلة بأسباب الجهل والكسل والحمود واليأس.

وم المستشرق الفرنسي جون بيرك عضو مجمع اللغة العربية بالقاهرة أيضًا، من اعتقد

(١) المصدر نفسه ص ٢١٨ ، ٢٣٢ .

عقيدة سلفه من المستشرقين، والنصرىين فى القول ببشرية المصدر القرآنى. وقد وجهت الدكتورة زينب عبد العزiz حملةً ضده، وأفلحت فى تنبیه الأزهر، وأعلام الفكر فى مصر إلى موقفه من كتاب الله تعالى.

أما الكاتب الأمريكى ولفسون صاحب كتاب "فلسفة علم الكلام"، فيزعم أن القرآن متناقض وبخاصة فى مسألة "القضاء والقدر"، وهو بهذا لم يتهم القرآن بالتناقض، وإنما لنفسه أقحم بسوء الفهم والتجلل فى إصدار الأحكام، وأكيد التهمة على نفسه فى ذلك. ليس فى القرآن تناقض، ولا عوج، وإنما فيه معالجة حكيمه لجوانب النفس البشرية والحياة الإنسانية، وذلك فى إطار القدرة والعنابة الإلهيتين؛ والتدبیر الربانى، ولقد ساعى كثيراً أن ولفسون قد ترجم الآية الثانية من سورة الحديد: ﴿يُحىٰ وَيُمیتُ﴾ هكذا (Killeth) أي يقتل<sup>(1)</sup>؛ وهذا بعيد جداً عن المعنى المراد، ومصادم لوضع اللفظ فى فرينة الآية، ومجموعة الآيات المجاورة كذلك. والترجمة الصحيحة لكلمة "ويُمیتُ" على النحو التالى: . "He (Allah) makes or causes to die"

وإذا نظرنا إلى ترجمة إدوارد بالمر Edward Palmer (١٨٤٠ - ١٨٨٢) الإنجليزى، وجدناها تلتزم بالحرف أكثر مما تلتزم بالمعنى، ولاحظنا أيضاً أن المترجم قد ضل فى شعاب القرآن الكريم؛ وأنه قد جمع إلى عدم الإيمان بالإسلام عدم الإلمام بأسرار اللغة العربية؛ فاجتمعت فيه السوأتان معاً، سوءاً عدم الاعتقاد، وسوءاً عدم الفهم الصحيح.

يقول بالمر عن أسلوب القرآن ولغته: "إن لغته نبيلة وقوية، لكنها ليست أنيقة ولا متألقة أدبياً، ولا بد أنها قد أثارت دهشة سامي محمد (ﷺ) وإعجابهم من ناحية الطريقة التي أدخلت فى أذهانهم حقائق عظيمة عبر محمد (ﷺ) عنها بلغة الحياة اليومية؛ وليس فى الأسلوب القرآنى، ولا فى الألفاظ شيء عتيق، وليس فى كلام القرآن جمال، ولا خيالات لطيفة، ولا محسنات شعرية بدعة؛ لم يكن النبي يتكلم بفصاحة؛ بل بلغة حشنة، شديدة ومعتادة؛ والتحسين الخطابى الوحيد الذى سمح محمد لنفسه به، هو أنه جعل

(1) Harry Auslrynn Wolfson. The Philosophy of the Kalam CUSA, Harvard University Press, 1976 p. 600 and M, Ablaylah. The Pursuit of Virtue London 1990 p. 99.

فواصله (أى القرآن)، وكلماته ذوات إيقاع متفاوت الوزن. وجعل معظم عباراته مسجوعة - وهذا أمر كان، ولا يزال طبيعياً، عند كل خطيب عربي، وهو نتيجة ضرورية لتركيب اللغة العربية؟ يرمي المترجم من خلال هذا الرعم أن القرآن غير خارق وغير معجز، وإنما هو من جنس كلام العرب، وبالتالي من مقدور الأدب.

وهو بهذا ينفي عن القرآن أهم صفاتـه، وهي البلاغة العالية والبيان السامي؛ ويقطع كأسلافه بأن القرآن من عمل محمد ﷺ ومن تصميمه. ويعتبر هذا المستشرق أن الفواصل والأسحاج القرآنية "نتيجة ضرورية لتركيب اللغة العربية"، وقد تكلمنا عن الفواصل، وألـسـاحـاجـ في قرينة لغـةـ القرآن؛ ولـكـنـاـ نـلـفـتـ النـظـرـ هـنـاـ إـلـىـ اـدـعـاءـ بـالـمـرـ بـأنـ الـأـسـحـاجـ منـ ضـرـورـاتـ الـلـغـةـ،ـ هـذـاـ إـطـلـاقـ مـعـسـفـ،ـ وـتـحـكـمـ بـالـبـاطـلـ.

السجع طريقة من طرق التعبير وليس ضرورة من ضرورات اللغة أللّية؛ والفرق بين الطريقة والضرورة كبير، كما ذكرنا من قبل. أضف إلى ذلك أن النبي ﷺ لم يكتب القرآن، ولم يختار هو ألفاظه وتراسيمه؛ وإنما تلقاه بحملته من جبريل، الذي تلقاه بحملته عن الله تبارك وتعالى. والفرق بين القرآن وبين حديثه ﷺ، كالفرق بين لغة البشر ولغة القرآن الذي هو كلام الله رب العالمين.

ولكى نعرف مدى غلو هذا المستشرق في طعنـهـ فـيـ القرآنـ يـقـىـ أنـ نـدقـ النـظرـ فـيـ عـبـارـتـهـ الفـحـّـةـ،ـ وـهـوـ يـقـرـرـ طـرـيـقـتـهـ فـيـ التـرـجـمـةـ قـائـلاـ:ـ "لـقـدـ تـرـجـمـتـ كـلـ جـمـلةـ بـالـقـدـرـ مـنـ الـحـرـفـيـةـ،ـ الـذـىـ يـسـمـعـ بـهـ الـاـخـتـلـافـ بـيـنـ الـلـغـتـيـنـ (ـالـعـرـبـيـةـ وـالـإـنـجـليـزـيـةـ)،ـ وـتـرـجـمـتـ كـلـمـةـ بـكـلـمـةـ كـلـمـاـ كـانـ ذـلـكـ مـمـكـنـاـ.ـ وـلـكـنـهـ عـنـدـمـاـ يـكـونـ تـعـبـيرـ خـشـنـاـ أوـ مـبـتـلـاـ فـيـ الـعـرـبـيـةـ لـمـ أـرـدـدـ فـيـ نـقـلـهـ،ـ بـلـغـةـ إـنـجـليـزـيـةـ مـاـثـلـةـ،ـ حـتـىـ لـوـ كـانـ النـقـلـ حـرـفـيـ يـصـدـمـ الـقـارـئـ" (١).

القرآن ليس فيه تعبير خشن أو مبتلا للسنة، وإنما المبتلا كلام بالمر، ودعواه الفارغة، وشدة تحامله على القرآن، وتجمله لقاد الإسلام. هذا غيض من فيض يمكن أن يقال حول ترجمة بالمر، ومقدمته على هذه الترجمة.

والآن نلقى بعض الضوء على ترجمة آرثر جون أربيري (مستشرق إنجليزي ١٩٠٥ - ١٩٦٩) وهو أديب ذو ذوق واسع الاطلاع. عُنى أربيري بترجمة القرآن الكريم، فأصدر في أوائل الخمسينيات ترجمة مختارات من آيات القرآن، صدرها بعـدـةـ طـوـيـلـةـ،ـ

(١) مقدمة ترجمة بالمر والنـقـلـ عن عبد الرحمن بدوى : موسوعة المستشرقين ص ٤٤ - ٤٥ .

وكان عنوان هذه المختارات "القرآن المقدس" The Holy Koran، نشرت في المجلد التاسع من سلسلة "الكلاسيكيات الأخلاقية والدينية للشرق والغرب"؛ التي كان يشرف هو عليها منذ عام (١٩٥٠). وفي (١٩٥٥م) أصدر المستشرق نفسه ترجمة كاملة لمعان القرآن في مجلدين؛ ثم في مجلد واحد بالقطع الصغير، عنوانه هو (The Koran Interpreted) القرآن مفسراً أو ترجمة تفسيرية للقرآن<sup>(١)</sup>.

لم يراع المترجم حرافية تسلسل الآيات، ولا بنائتها اللغوى وإنما راعى اختيار أحسن الأساليب في اللغة الإنجليزية ملائمة للتعابير القرآنية؛ ولذلك جاءت ترجمته في ثوب لغوى آنف، وبيان أنصع وأمتع من ترجمات غيره، وإن كان لنا على ترجمته كلام نقوله في غير هذا الموضوع، في بحث خاص عن ترجمة النص الدينى دراسة مقارنة. وفي الجملة فإن ترجمة آربرى لا تخلو من أخطاء، ومخالفات.

وسوف ندخل الكلام هنا عن ترجمة رودولف Rodwell الإنجليزية للسبت نفسه، ونكتفى بمجرد الإشارة إليها هنا، ولا يفوتنا ونحن نستعرض أهم ترجمات القرآن ومقدمات المستشرقين ودراساتهم حوله، أن نتوه بجهود المستشرق الألماني "فلوجل" FLUGEL (G. L. ١٨٧٠ - ١٨٠٢) في وضع معجم مفهرس لألفاظ القرآن، والذى أفاد منه بلا شك الباحثون جيئاً في الشرق والغرب وإن كنا لا نوافق فلوجل في طبعته للقرآن (الطبعة الأولى ١٨٣٤، والطبعة الثانية ١٨٤٢م) والتي خالفت في ترقيمها المصحف العثماني، كما ذكرناه سابقاً.

وليس يجمل بنا أن نتجاوز التنوية بموقف الفيلسوف الإنجليزي "توماس كارليل" كأحد المعتدلين من عباقرة الغرب، الذى عَبَرَ في كتابه "البطولة وعبادة الأبطال" ترجمة محمد السباعى، عن سخطه من أكたام بين قومه للنبي محمد ﷺ بالكذب والخداع؛ ويعتبر هذا الفيلسوف محمداً ﷺ بطلاً صادقاً، ومؤسسًا لأمة كبيرة وعظيمة، يقول: "القد أصبح من أكبر العار على أي فرد متمدن من أبناء هذا العصر أن يصفعى إلى ما يدعيه المدعون من أن دين الإسلام كذب، وأن محمداً خداعاً مزوراً، وأن لنا أن نحارب ما يشاع من مثل هذه الأقوال السخيفة المخجلة، فإن الرسالة التي أداها ذلك الرسول ما زالت السراج المنير مدة اثنتا عشر قرناً (أكثر من أربعة عشر قرناً

(١) انظر : بدوى . موسوعة المستشرقين ص ٧ - ٨

الآن) لنحو مائتي مليون (بزيادة بليون نسمة الآن) من الناس أمثالنا، خلقهم الله الذي خلقنا، أفكان أحدكم يظن أن هذه الرسالة التي عاش بها ومات عليها هذه الملايين فائمة الحصر والإحصاء أكذوبة وخدعة؟! أما أنا فلا أستطيع أن أرى هذا الرأي أبداً ولو أن الكذب والغش يروجان عند خلق الله هذا الرواج، ويصادفان منهم هذا التصديق والقبول، فما الناس إلا حمقى ومجانين، وما الحياة إلا سخاف وعبث وضلال، كان الأولى بها إلا تُخلق، هل رأيتم قط عشرة الناس أن رجلاً يستطيع أن يوجد ديناً وينشره؟ عجب والله! إن الرجل الكاذب لا يقدر أن يبيّن بيّناً من الطوب... وعلى ذلك فلسنا نعد محمدًا رجلاً كاذباً متصنعاً يتذرع بالحيل والوسائل إلى بغيته أو يطمع إلى درجة ملِك، أو غير ذلك من الحقائق والصفائح، وما الرسالة التي أداها إلا حقاً صريحاً، وما كانت كلمته إلا صوتاً صادقاً صادراً من العالم المجهول؛ كلاماً! ما محمد بالكافر ولا بالملحق، وإنما هو قطعة من الحياة قد تفطر عنها قلب الطبيعة، فإذا هو شهاب قد أضاء العالم أجمع، ذلك أمر الله..."

ولتو ماس كارلايل كلام كثير صادق في وصف النبي ﷺ في بلاغه عن الله تعالى، وفي نفسه كإنسان عظيم، ورسولٌ كريم؛ إلا أن كارلايل قد خانته عبريته فجعلته يخطيء خطأً ذريعاً يقاس حجمه بحجمه كفيلسوف عظيم، وذلك عندما حكم على كتاب لا يفهمه، ولا اتصال له به في لغته الأصلية - أعني القرآن الكريم - بعدم البلاغة، وبالتشوش في الفكرة والموضع، وبالنكرار الممل، وغير ذلك مما يتنافى مع مطلق حسن الألفاظ والمعنى القرآنية؛ هذا مع أن القرآن الكريم كان هو خلق النبي ﷺ، وكان هو أساس دعوته ودولته، وكان هو المنهج الذي سار عليه ﷺ في حياته وألزم بالسير عليه أمته من بعده.

ولقد خانت كارلايل عبريته وشجاعته الأدبية مرة أخرى عندما أعلن بصراحة مكشوفة، وكأنه يعتذر إلى بني قومه عن بعض الإنفاق الذي أولاًه محمداً ﷺ، بأنه إنما صرَح بقوله هذا لأنَّه "لم يعد هناك خوف من أن يصير أحد من النصارى محمدياً<sup>(١)</sup> (يعنى مسلماً)". وكلامه هذا يذكرنا مع الفارق بموقف الكنيسة من أول ترجمة للقرآن، إذ لم تسمح بنشرها خوفاً من أن تؤثر على جماهير النصرانية.

---

(١) انظر Thomas Carlyl. on Heroes Worship and the Heroic

إنه على الرغم من وضوح عقidiتنا، وسمو قيمتنا، وعالية دعوتنا، وقيامها على أسس راسخة، من الإيمان بالله وبجميع الرسل والأنبياء، وبوحدة الجنس البشري، وعلى الرحمة والتواصي بالحق والخير، والعدل وبالتعاون على البر والتقوى، فإن تأثير الاستشراق والحركات التنصيرية قد وصلت سموها وجرائمها إلى نقطة الخطورة في جسم الأمة وعقلية بعض أبنائها سواء بطريقة مباشرة أم بطريقة غير مباشرة.

لقد أحدثت الآراء الاستشرافية بعض الخلل في بنائنا الاجتماعي، وهزةٌ في كياننا الاتمائي والتواصلي، حتى إنه ليتمكن أن نرجع الكثير من أسباب الخلاف بين مثقفينا وبين بعض فئات مجتمعنا إلى هذه الأسلحة الجرثومية التي تصدر إلى بلاد المسلمين، وتتصب في عقول أبنائنا هذه السموم الفتاكـة الموجهـة إلينا المغلـفة تعليـفاً جـيدـاً، والمزودـة بـنشرـات من المـعلومات المـضلـلةـ، التي قد يـحملـها سـماـسـرةـ منـاـ ذـكـيـاءـ، يـروـجـونـ لهاـ ويـسـتمـيـتوـنـ فيـ الدـعـوـةـ إـلـيـهاـ وـالـدـفـاعـ عـنـهاـ.

يقول الشيخ أبو الحسن الندوى في كتابه "الصراع بين الفكرة الإسلامية وال فكرة الغربية في الأقطار الإسلامية": "المستشرقون وعلماء الغرب الذين كرسوا حياتهم على دراسة العلوم الإسلامية ويلكون إعجاب الأوساط العلمية في الشرق والغرب وإجلالها وتقديرها، ويقام لآرائهم ونظرياتهم في البحوث الإسلامية في الشرق وزن كبير، أثاروا في قلوب قادة العالم الإسلامي اليوم وزعمائه - من تتفقوا في مراكز الغرب الثقافية الكبرى، أو درسوا الإسلام بلغات الغرب - شبهات حول الإسلام والمصادر الإسلامية، وأحدثوا في نفوسهم يأساً من مستقبل الإسلام، ومقتاً على حاضره وسوء ظن عما فيه، كما أن لهم إسهاماً كبيراً في الحث على نيرة "إصلاح الديانة" و"إصلاح القانون الإسلامي"، والمستشرقون يركرون كل جهودهم ومساعيهم على تعرف مواضع الضعف ومتثيلها في صورة مهولة مروعة، وإهم ينظرون إليها عن طريق الآلة المكربة، ويعرضونها كذلك للقراء حتى يروا الذرة جيلاً، والنقطة بحراً، والفصيلة نخلة، وقد ظهرت حذاقهم، وبان ذكاهم في تشويه صورة الإسلام".

"وقليل من هؤلاء المستشرقين يدسون في كتاباتهم مقداراً خاصاً من "السم" ، ويخترسون في ذلك، فلا يزيد على النسبة المميتة لديهم حتى لا يستوحش القارئ، ولا يثير ذلك فيه الحذر، ولا يضعف ثقته بنزاهة المؤلف، إن كتابات هؤلاء أشد خطراً على القارئ من كتابات المؤلفين الذين يكاشفون بالعداء، ويشحنون كتبهم بالكذب والافتراء،

ويصعب على رجل متوسط في عقليته أن يخرج منها، أو ينتهي من قراءتها دون الخضوع لها. ولسنا الآن بصدق استعراض وإيضاح تحريفاهم وأخطائهم الفنية ودجلهم وتلبسهم، فإنه لا شك موضوع علمي مهم، وخدمة دينية عظيمة تحتاج إلى جمع علمي عظيم<sup>(١)</sup>.

اطلعنا من خلال هذا الكتاب أيضاً على ما أثاره مستشرون متغيرون، من أمثال شخت وبرتون حول الأحاديث، وكيف أثروا الفقهاء بالوضع والتلفيق للأحاديث النبوية، بغية تأييد أفكارهم والانتصار لآرائهم واتجاهاتهم، وجهل أو تجاهل هؤلاء المستشرون ما أسسه المسلمون من علم الرجال، وعلم الجرح والتعديل، وعلم الرواية والدرایة، وكذلك جهلوها الضوابط والمعايير الصارمة التي وضعها المحدثون، وتشددوا في تطبيقها على الأحاديث بحيث ميزوا الصحيح منها، من الضعيف، والثابت عن النبي ﷺ، من الموضوع، مما هو مفصل في كتب مصطلح الحديث وعلومه.

ولقد حلّ لبرتون ورفقاهم في المهنة، لأن يشككوا في روایات جمع القرآن وبخاصة ما اتصل منها بزيد بن ثابت، الذي ائمنه الصحابة على عملية جمع القرآن، لمؤهلات توفرت له، وثقة تحققت فيه من قبل كبار الصحابة، الذين تعاقبوا على الخلافة الراشدة. يقولون إن الفقهاء قد ولدوا أحاديث ليؤيدوا بها مذهبهم في جمع القرآن، وصحة أقوالهم في الناسخ والمنسوخ، هذا مع أن القرآن كان مجموعاً في الصندور والسطور على عهد النبي ﷺ، كما برهننا عليه في هذا الكتاب، بما لا يدع مجالاً للشك. لقد وجد المستشرون والمنصرون مرتعاً خصباً لخيالهم، في اختلاف مصاحف الصحابة رضوان الله عليهم، مع أن هذه الاختلافات يسيرة، ومرجعها كلها في الأغلب إلى رسول الله ﷺ، وإلى الوحي الذي جاء به جبريل عليه السلام. ومع هذا فقد استقر رأى الصحابة جميعاً، بما فيهم أصحاب هذه المصاحف، على المصحف الذي جُمِع بأمر عثمان رضي الله عنه، وفق العرضة الأخيرة للقرآن الكريم.

ولقد بقيت مصاحف الصحابة مدة طويلة بأيديها، ثم بقيت محتوياتها في كتب القراءات، وكتب علوم القرآن وفي التفاسير، مما يكذب دعوى الغالية والزنادقة، في أن عثمان قد أحرق المصاحف، أو أحدث أمراً في كتاب الله تعالى. لقد بني هؤلاء النقاد أحکامهم المتعسفة على روایات ضعيفة ساقطة، وأقوال طائفية لا يقام لها وزن عند

(١) الصراع بين الفكرة الإسلامية وال فكرة الغربية في الأقطار الإسلامية ص ١٧٦، ١٧٩ الطبعه الثانية ١٣٨٨هـ - ١٩٦٨م الكويت.

المنصفين، ولا يُعْتَدُ بما باحث نزيه. شكك المستشرقون في القراءات القرآنية واعتبروها أدلة على تحريف القرآن، وفي سبيل ذلك ولُوا ظهوراً لهم للأحاديث الكثيرة، التي تقرر أن القرآن نزل على سبعة أحرف، وذلك تيسيراً على الأمة، وتسهيلًا على أصحاب اللهجات المختلفة أن يحفظوا القرآن، إذ القرآن لم يكن كتاباً خاصاً بطبقة معينة، ولا لمرحلة عمرية محددة، ولم يكن مخصصاً كذلك للدراسة والبحث فحسب، وإنما كان ولا يزال كتاب دينٍ ودنياً معاً؛ يقرؤه الكبير والصغير، والأممي والمتعلم، والرجل والمرأة، والبدوى والحضرى، والعربى والعامى، وهكذا؛ منذ نزوله وإلى قيام الساعة، وبعد أن استقر القرآن، وأُعْرِّبت عنه الألسنة بسهولة ويسر، جمع في مصحف إمام، حسب العرضة الأخيرة، والتي هي بأيدي الناس اليوم، في الشرق والغرب.

تناول المستشرقون الحروف المقطعة في القرآن، وانتهوا من دراستهم لها على أنها كانت رموزاً على أسماء أصحاب المصاحف، لكنها اعتبرت بطريق الخطأ قرآنًا، ثم أضيفت فيما بعد إلى المصحف، وقدموها في ذلك تبريرات غير معقولة أليستَ؟ هذا مع العلم بأن أسماء الصحابة التي اقترحوها، لا تتطابق أبداً أيّاً من هذه الحروف المقطعة التي زعموا أنها رموزاً عليهم. وأبعد من هذه الدعوى في الإفك، ما زعمه بعض الغربيين من أن المسلمين قد أضافوا فعل الأمر "قل" ليوهموا أن المتحدث هو الله، وال المتحدث إليه هو محمد ﷺ؛ وبهذا يتوصلون إلى القول بأن القرآن كلام الله تعالى، وليس كلام محمد ﷺ.

لقد درسنا هذه الحروف وبيننا أنها جزء من القرآن وسر من أسراره التي استثار الله تعالى بعلمهها، لغاية يعلمها. إن القرآن مثل الكون يحتوى على أشياء، قد نراها ونحسها، ولكننا لا نقف على دقيق سرها أو حقيقة أمرها، وليس كل ما يجهل يُنكر.

درس المستشرقون أسماء القرآن ولغته ليصلوا منها إلى الطعن في أصلاته، وفي إعجازه البيان كما أوضجناه فيما سبق، ودرسوها كذلك القصص، والأمثال، والأقسام في القرآن، ليعززوا نتائجهم المسبقة وأحكامهم المُعدَّة سلفاً، بأن القرآن من وضع محمد ﷺ، وأنه متخل من النصرانية واليهودية، وبعض القصص القديمة التي تلقاها محمد ﷺ شفاهها، ونسج منها هذا القرآن الذي عزاه فيما بعد إلى الله ﷺ، وهذا إفك افتروه، وأعافهم عليه عصابة من أبناء أمتنا المتحررين، من الذين شكك بعضهم في مصادر الشعر الجاهلى، وجعل القرآن مرأةً لتبنيه محمد ﷺ، واعتبر أحدهم القصص في القرآن فناً أدبياً كائناً فن

من الفنون، وأن محمداً ﷺ فنان؛ والأدهى من ذلك ما نادى به أحدهم بمعاملة القرآن  
نقدياً كنص أدبي مثل سائر النصوص، وقبول تفكيره وتحليله بغرض دراسته.

إن مثل هؤلاء الكتاب والمستغربين يعترون حمالين لآراء الغير لا باحثين، مروجين لا  
مؤصلين، مستوردين لا مبتكرين؛ والعجيب أن أمثال هؤلاء الكتاب يعترون أنفسهم مجددين  
لا مقلدين، وتلك لعمري ثلاثة الأنفاق.

لقد استهنت المعاير النقدية الغربية، نقادنا الحيارى، فتلقوها دون وعي، وراحوا  
يطبقوها بعَمَّه على القرآن الكريم، متجاهلين هُم وأئمته من المستشرقين اختلاف  
الظروف والأحوال والاهتمامات بين القرآن ومجموع كتب العهددين القديم والجديد. ولأن  
هذه المعاير قد قادت أصحابها إلى الشك في كتبهم وعقائدهم، فلا بد أن تقود دراساتهم  
أيضاً إلى الشك في القرآن والسنّة.

وختاماً فإنَّ هذا الدراسة التي يشتمل عليها هذا الكتاب إنما أبْتَغى بها وجه الله  
تعالى، ورضاه في الدنيا والآخرة؛ وإنْ لأرجو أن أكون قد وفيت الموضوع حقه من  
العرض والتحليل والموضوعية في إبداء الرأي، والتوصيل إلى النتائج المترتبة على الدراسة؛  
ولقد بذلت جهداً عظيماً، وقمت بمحاولة ربما تكون جديدة كل الجدة في دراسة آراء  
المستشرقين على اختلاف مذاهبهم فيما يخص القرآن الكريم، ابتداءً من العصر الجاهلي  
للاستشراق حتى وقتنا الحاضر؛ كما أرجو أن يكون هذا الكتاب قد حقق غرض كاتبه  
من إظهار الحق وتعرية الباطل؛ وفي التنبيه على خطورة ما يُصدِّرُ إلينا من أفكار، وآراء،  
باسم البحث العلمي، والتفكير المستثير، وفي التحذير كذلك من خطورة الإهمال في  
التصدي لمثل هذه الحملات المنظمة الواضحة في الخطة والغاية.

والله ولِ التوفيق، وهو نعم المولى ونعم النصير.

## **المصادر والمراجع العربية**

- ١ - ابن أبي طالب : (جموش بن محمد مختار القبسى القىروانى القرطى ت: ٤٣٧هـ / ١٠٤٥م) .
  - التبصرة في القراءات السبع - تحقيق محمد غوث الندوى. الهند- الدار السلفية.
- ٢ - ابن أبي داود: (الحافظ أبو بكر بن عبد الله سليمان بن الأشعث السجستانى ت: ٢١٦هـ) .
  - كتاب المصاحف - تحقيق د. آرثر جفرى مصر . المطبعة الرحمانية ط ١٣٥٥هـ / ١٩٣٦م .
- ٣ - ابن أبي حاتم الرازى : (أحمد بن حمدان ت: ٢٢٠هـ) .
  - كتاب الزينة في الألفاظ الإسلامية - تحقيق حسين بن فضي الحمدانى اليعربى الحرازى القاهرة، مطبعة الرسالة ١٩٥٨م .
- ٤ - آرثر جفرى : (محقق)، مقدمة في علم القرآن .
  - (مقدمة كتاب البيان - مؤلف مجهول، ومقدمة تفسير ابن عطية)، القاهرة. وبغداد.الخانجى والشنى ١٩٥٤م .
- ٥ - إسماعيل حفى :
  - روح البيان - بيروت - دار إحياء التراث العربي ١٤٠٥هـ / ١٩٨٥م .
  - ابن الأنبارى : (محمود بن القاسم المجرى، النحوى، الحنبلى ت: ٣٢٨هـ) .
  - البرهان فوري : (علاء الدين على المتقى بن حسان الدين الهندى ت: ٩٧٥هـ) .
    - كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال - تحقيق الشيخ بكرى حياتى والشيخ صفوة السقا - مؤسسة الرسالة ١٤٠٥هـ / ١٩٩٥م .
  - ابن تيمية : (أحمد بن عبد الحليم ت: ٧٢٨هـ) .
    - اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم - تحقيق محمد حامد الفقى، القاهرة. السنن الحمدية ١٣٦٩هـ / ١٩٥٠م .
    - رسائل وفتاوی. تحقيق محمد رشيد رضا و محمد البلتاجى القاهرة - مكتبة وهبة ١٤١٢هـ / ١٩٩٢م .
    - الفتاوی الكبيرى- بيروت . دار المعرفة .

- ٩ - الشاعبى :** (عبد الرحمن بن محمد)  
 - تفسير الشاعبى الموسوم بالجواهر فى تفسير القرآن - بيروت الأعلمى بدون تاريخ.
- ١٠ - الجاحظ :** (عمرو بن بحر)  
 - البيان والتبيين - تحقيق عبد السلام هارون - القاهرة.
- ١١ - الجوالىقى :** إمام الخليفة المتفقى (ت: ٤٠٥ هـ)  
 - العرب فى الكلام الأعجمى.
- ١٢ - ابن الجوزى :** (أبو الفرج عبد الرحمن بن أبي الحسن ت: ٦٦٨ هـ)  
 - عجائب علوم القرآن - تحقيق دكتور عبد الفتاح عاشور - الزهراء للإعلام العربى ط - ١٤٠٧ هـ / ١٩٨٦ م.
- فنون الأفنان فى علوم القرآن - تحقيق حسن ضياء الدين عتر - دار البشائر الإسلامية ١٤٠٨ هـ / ١٩٨٧ م.
- ١٣ - ابن جنى :** (أبو الفتح عثمان)  
 - الخصائص - تحقيق محمد على التحار ط / ٣ . القاهرة . الهيئة العامة للكتاب.  
 ١٤٤٦ هـ / ١٩٨٦ م
- ١٤ - الحاكم النيسابورى :** (محمد بن هبة الله ت: ٤٠٥ هـ).  
 - كتاب المستدرك - حيدر أباد. دائرة المعارف النظامية ١٣٣٤ هـ.
- ١٥ - ابن حجر العسقلانى :** (محمد بن علي ت: ٨٥٢ هـ)  
 - فتح البارى بشرح صحيح البخارى - القاهرة. المطبعة الكبرى ١٣٠١ هـ / ١٨٨٣ م.  
 - الإصابة في تمييز الصحابة - ط / ١ مطبعة السعادة بمصر.
- ١٦ - ابن حزم الأندلسى:** (على بن أحمد ت : ٤٥٦ هـ)  
 - الفصل في الملل والنحل - القاهرة ط. صحيح.
- ١٧ - ابن حيان:** (محمد بن يوسف ت: ٧٤٥ هـ)  
 - التفسير الكبير- المسمى بالبحر الحيط - القاهرة ، السعادة ١٣٢٩ هـ.
- ١٨ - الإمام الأكبر الشيخ الحضر حسين:**  
 - بلاغة القرآن - القاهرة ١٣٩١ هـ.

- ابن خلدون - المقدمة - تحقيق على عبد الواحد وافي . القاهرة - دار نهضة مصر -  
الطبعة الثالثة بدون تاريخ.

**١٩ - الخليل بن أحمد :**

- رسالة في الحروف (ضمن ثلاثة كتب في الحروف له ولابن السكينة والرازي) -  
تحقيق دكتور رمضان عبد التواب ، القاهرة- الرياض، الخانجي والرافعى ١٤٠٢ هـ /  
١٩٨٢ م.

**٢٠ - الخطاط :**

- كتاب الانتصار . بيروت  
٢١ - الداني : (أبو عمرو عثمان بن سعيد ت: ٤٤٤ هـ)  
- المقنع في معرفة مرسوم مصاحف أهل الأمصار - تحقيق محمد أحمد همان، دمشق. دار  
الفكر ٤٠٣ هـ / ١٩٨٣ م .

**٢٢ - الراغب الأصفهانى :**

- مفردات ألفاظ القرآن - بدون تاريخ . دار الفكر ١٣٩٢ هـ .  
٢٣ - الرازي : انظر : الخليل بن أحمد .

**٢٤ - الشیخ رضی الدین بن الحسن الاشتراطی السوی :** (ت: ٦٨٦ هـ)

- شرح شافية ابن الحاجب مع شرح شواهده لعبد القادر البغدادي صاحب خزانة  
الأدب، تحقيق محمد نور الحسن ومحمد الرفراز و محمد محیی الدين عبد الحمید،  
بيروت. دار الفكر العربي ١٣٩٥ هـ / ١٩٧٥ م .

**٢٥ - الرماںی :** (على بن عيسى عبد الله أبو الحسن)

- (ضمن ثلاثة رسائل في إعجاز القرآن -- تحقيق حلف الله محمد وزغلول سلام ،  
القاهرة . (دار المعارف ١٣٨٧ هـ / ١٩٦٨ م ) .

**٢٦ - الزجاج :** (إبراهيم بن السرى بن سهيل أبو إسحق ٥٣١ هـ)

- إعراب القرآن - تحقيق إبراهيم الإباري ، القاهرة . المؤسسة المصرية العامة  
١٩٦٣ م .

- معان القرآن - بيروت عالم الكتب ١٤٠٥ هـ / ١٩٨٥ م .

**٢٧ - الزركشي:**

- البرهان في علوم القرآن - تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم. القاهرة .

**٢٨ - الزمخشري:** ( محمود بن عمر ت: ٥٣٨ هـ )

- الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقوال - القاهرة. الحلبي ١٣٨٥ هـ / ١٩٦٦ م.

**٢٩ - ابن السكikt:**

- (انظر الخليل بن أحمد).

**٣٠ - ابن سعد:**

- الطبقات الكبرى. دار بيروت للطباعة والنشر ١٣٩٨ هـ / ١٩٧٨ م .

**٣١ - السيوطي :** ( جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر ت: ٩١١ هـ )

- الإنقاذ في علوم القرآن السيوطي - القاهرة. الحلبي ١٩٥١ م.

- الدر المنشور في التفسير بالتأثر - بيروت . دار الفكر ١٤٠٣ هـ / ١٩٨٣ م.

- لباب النقول في أسباب النزول - بيروت دار إحياء العلوم ١٤٠٨ هـ / ١٩٨٨ م.

- مباحث في علوم القرآن - ط ٢ دمشق ١٣٨٢ هـ / ١٩٦٢ م.

**٣٢ - الطبرى :** ( على أبو الفضل بن الحسن )

- بجمع البيان في تفسير القرآن - تحقيق السيد هاشم المحلاوى والسيد فضل الله.

**٣٣ - الطباطبائى:** بيروت. دار المعرفة ١٤٠٦ هـ / ١٩٨٦ م .

**٣٤ - طه الرواوى :** ( الخليل بن أحمد )

- مقال بمجلة الرسالة السنة ١١ ص ٥٥٠ .

**٣٥ - عبد الرحمن بدوى :**

- موسوعة المستشرقين - بيروت دار العلم للملائين ١٩٨٤ م .

- تاريخ الإلحاد في الإسلام - القاهرة ، مكتبة النهضة ١٩٤٥ م .

**٣٦ - عبد الرحمن العباسى :**

- معاهد التنصيص - القاهرة بولاق ١٢٧٤ هـ .

**٣٧ - أبو عبد الله الزنجانى :**

- تاريخ القرآن - القاهرة . مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ٩٥٤ هـ / ١٩٣٥ م.

٣٨ - عبد الله سلوم السامرائي :

- الغالية في الحضارة الإسلامية - العراق . دار واسط للنشر بدون تاريخ .

٣٩ - عبد الصبور شاهين :

- القراءة القرآنية في ضوء علم اللغة الحديث - القاهرة ،axon الحنجي ١٩٦٦ م .

٤٠ - عبد العال سالم مكرم :

- القرآن وأثره في الدراسات النحوية - القاهرة ، دار المعارف ١٩٦٨ م .

٤١ - عبد العظيم الزرقاني :

- مناهل العرفان في علوم القرآن - القاهرة . الحلبي ١٣٦٢ هـ / ١٩٤٣ م .

٤٢ - أبو عبد الله الحاسبي :

- العقل وفهم القرآن - ت تحقيق حسين القوتلى ، بيروت . دار الكندى ، ودار الفكر  
١٤٠٢ هـ / ١٩٨٢ م .

٤٣ - د. عبد الرحاجي :

- اللهجات العربية في القراءات القرآنية - القاهرة - دار المعارف ١٩٦٩ م .

٤٤ - ابن عطية :

- الحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز - تحقيق شليق الراهن الفاروق وغيره، قطر  
دار إحياء التراث ١٩٧٧ م .

٤٥ - الغزالى : ( الإمام ، حجة الإسلام محمد بن محمد بن عبد الله : ٥٥٥ هـ )

- المنقد من الضلال - تحقيق عبد الحليم محمود . القاهرة . دار المعارف .

٤٦ - الفخر الرازى : ( محمد بن عمر : ٦٠٦ هـ ) .

- تفسير الفخر الرازى المشهور بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب - بيروت . دار الفكر  
للنشر ١٤٠٥ هـ / ١٩٨٥ م .

٤٧ - أبو الفضل بن شاذان الأزدي النيسابوري: بيروت. الأعلمى ١٤٠٢ هـ / ١٩٨٢ م .

٤٨ - قاسم السمرائي :

- الاستشراف بين الموضوعية والافتراضية- الرياض، دار الرفاعى للنشر ١٤٠٣ هـ / ١٩٨٣ م .

٤٩ - القاضى عبد الجبار بن أحمد المعتزى :

- تنزيه القرآن عن المطاعن - بيروت - دار النهضة الحديثة (بدون تاريخ) .

- ٥٠ - ابن قبية :** (أبو محمد بن عبد الله ت: ٢٧٦ هـ) .  
عيون الأخبار - بيروت . دار الكتب العلمية ١٤٠٦ هـ / ١٩٨٦ م .
- ٥١ - ابن قبية :**
- تأويل مشكل القرآن - تحقيق السيد أحمد صقر، القاهرة، دار التراث، ١٣٩٣ م / ١٩٧٣ م .
  - القرطبي : (محمد بن أحمد ت: ٦٧١ هـ)
  - الجامع لأحكام القرآن - القاهرة - دار العلم ١٩٨٦ م ، ١٩٨٧ م .
- ٥٢ - ابن كثير :** تفسير القرآن العظيم - المختصر - تحقيق محمد على الصابوني . بيروت .  
دار القرآن الكريم . ١٤٠٢ هـ / ١٩٨١ م .
- ٥٣ - الكرماني :**
- مختصر تفسير صحيح البخاري بشرح الكرماني - بيروت دار إحياء التراث العربي  
١٤٠١ هـ / ١٩٨١ م .
  - ابن كثُونة : (سعد بن منصور القرن السابع المجري)
  - تنقية الأبحاث في الملل الثلاث - نشرة برلمان، جامعة كاليفورنيا ١٩٦٧ م .
- ٥٤ - لوثريبو ستودار:**
- حاضر العالم الإسلامي - ترجمة عجاج نويهض مع تعليقات لأمير البيان شكيب أرسلان.
- ٥٥ - مصطفى صادق الرافعى :**
- إعجاز القرآن والبلاغة النبوية - القاهرة . دار الكتاب العربي ١٩٢٦ م .
- ٥٦ - أبو جعفر الحساح :**
- الناسخ والمنسوخ - القاهرة . الأنوار الحمدية .
- ٥٧ - ابن النديم :**
- الفهرست - مصر المطبعة الرحمنية ١٣٤٨ هـ .
- ٥٨ - نذير حمدان:**
- مستشرقون . سياسيون . جامعيون . جماعيون .
  - لطائف مكتبة الصديق ١٤٠٨ هـ / ١٩٨٨ م .

- تدريب الرواى في شرح تقریب الشیخ عبد الوهاب عبد اللطیف - القاهرۃ - دار التراث ١٩٧٢ م )
- ٦١ - الواحدی : (أبو الحسن على بن أحمد ت: ٥٤٨٧ - )
- أسباب نزول القرآن - تحقيق السيد أحمد صقر ، دار القبلة ١٤٠٤ هـ / ١٩٨٤ م.
- ٦٢ - محمد محمد أبو ليلة :
- محمد بن الحقيقة والافتراء في الرد على الكاتب اليهودي الفرنسي الماركسي ماكسيم رودنسون - القاهرة. دار النشر للجامعات. ط ١/١٩٩٩ م
- ٦٣ - محمد حلف الله أحد :
- الفن القصصي في القرآن - القاهرة الأنجلو ١٣٩٢ هـ / ١٩٧٢ م، تصنيف: ٢١١
- ٦٤ - محمد مصطفى الشاطر :
- الثقافة الإسلامية والحياة المعاصرة ( مجموعة بحوث مقدمة إلى برنستون للثقافة الإسلامية) القاهرة . مكتبة النهضة المصرية.
- ٦٥ - الدكتور مصطفى زيد :
- القول السديد في حکم ترجمة القرآن المجید - مطبعة حجازى ١٣٥٥ هـ / ١٩٣٦ م.
- ٦٦ - محمد فريد وجدى :
- النسخ في القرآن - دار الفكر ١٣٨٣ هـ / ١٩٦٣ م .
- ٦٧ - مجید الدين الفیروزآبادی (ت ١٤٨١ هـ) :
- أسماء القرآن من بصائر ذی التميیز في لطائف الكتاب العزیز ، تحقيق محمد على النجار، بيروت . المکتبة العلمیة.



## المصادر الأجنبية

### **Keneth, Cragg:**

- The mind of the Quran. London /1973.

### **H. Gatje:**

- Koran and Koran exegesis, Zurich 1971 Eng. Translation,
- The Quran and its Exegesis tr. and ed. A. T. Welch, London and Berkeley 1970.

### **A Jeffery:**

- Materials for the History of the Quran Leiden 1937.
- The Foreign vocabulary of the Quran. Baroda 1938.
- The mystic Letters of the Koran in Mw xiv (1924 - 247 - 60).

### **J. E. Merril,**

- Dr. Bell's critical analyses of the Quran in MW, xxxvii (1947). 134 - 48.

enlarged, By M. Watt. Edinburgh 1970.

### **Patricia Cron and Michael Kook.**

- Hagarism. The making of the Islamic World. Cambridge University Press 1977.

### **Berton**

- The Collection of the Quran

### **M. Abu-laylah**

- In pursuit of Virtue London 1990.
- Christianity from the Islamic point of View. Unpublished Doctoral Thesis (Exeter 1984).
- Faith, Reason and Spirit; Cairo, Al-Falah, 1998.
- The Qur'an and the Gospels, Cairo, Al-Falah, 1997.

## **M. Abu-laylah and Norshif Rif'at**

- Al. Baha'iyya (under Print).

## **Dr. Norshif Rifat**

- Ibn Hazm on Jews and Judaism. England Exeter University - 1988.

## **Bernard Lewis**

- Islam & the West; Oxford University Press 1993.

## **Gerhard Endress**

- An Introduction to Islam.
- Tronto English by Carole Hellen. Brand 1988.

## **Mingana**

- A (Trans.) the Apology of Timothy the Patriarch Before the caliph Al-Mahdi, (Cambridge, Heffer & Sons Ltd1928)
- The Transmission of the Qur'an, Wood Brook Studies, Cambridge 1928 Vol2.

## **Wolfsan Harry Austryn:**

- The Philosophy of the Kalam, Harvard Uni. Press 1976.

## **B. Lewis ET. Al., (ed.)**

- The Encyclopaedia of Islam (Leiden, E.J. Brill London, Luzac and Co., 1971).
- Encyclopaedia Judaica, Presented by: I. B. Black, (Jerusalem, Keter publishing House, 1971).
- James Hastings (ed.) The Encyclopaedia of Religion and Ethics (Edinburgh, T. t. Clark, 1908).
- Raym and E. Brown, ET. Al., (ed.) The Jerame Biblical Commentary (London, Geoffrey Cliapman, 1986).

# المحتويات

| الصفحة | الموضوع                                                       |
|--------|---------------------------------------------------------------|
| ٥      | شكر وتقدير                                                    |
| ٧      | مقدمة                                                         |
| ١٩     | الخطة والمنهج                                                 |
| ٢٣     | الباب الأول ... القرآن .. الأصل والمتراادات                   |
| ٢٥     | الفصل الأول .. الاشتغال والاستعمال القرآني                    |
| ٥١     | الفصل الثاني .. المتراادات في القرآن                          |
| ٩١     | الباب الثاني ... محمد ﷺ والقرآن                               |
| ٩٣     | الفصل الأول .. القرآن بين الوحي والتجربة البشرية              |
| ١٠٣    | الفصل الثاني .. القرآن ودعوى الاتصال من كتب اليهود والنصارى   |
| ١٤١    | الباب الثالث ... تاريخ القرآن بعد سنة ٦٣٢ م                   |
| ١٤٣    | تمهيد                                                         |
| ١٤٥    | الفصل الأول .. جمع القرآن                                     |
| ١٧١    | الفصل الثاني .. القراءات المتنوعة ومصاحف الصحابة              |
| ١٨٥    | الفصل الثالث .. كتابة "المصحف الإمام" واعتماد القراءات        |
| ١٩١    | الباب الرابع ... بنية القرآن                                  |
| ١٩٣    | تمهيد                                                         |
| ١٩٩    | الفصل الأول .. السور وأسماؤها                                 |
| ٢٠٥    | الفصل الثاني .. الآيات                                        |
| ٢٠٧    | الفصل الثالث .. البسملة                                       |
| ٢٢٥    | الفصل الرابع .. الحروف المقطعة                                |
| ٢٣٣    | الفصل الخامس .. عنابة المسلمين بالحروف المقطعة                |
| ٢٣٧    | الباب الخامس ... الحوادث والمناسبات التاريخية في النص القرآني |
| ٢٣٩    | تمهيد                                                         |
| ٢٤١    | الفصل الأول .. الإشارات التاريخية في القرآن                   |

|     |                                                                   |
|-----|-------------------------------------------------------------------|
| ٢٤٣ | الفصل الثاني .. التاريخ الإسلامي المعتمد للقرآن                   |
| ٢٤٧ | الفصل الثالث .. التاريخ الغربي الحديث لسور القرآن وآياته          |
| ٢٥٥ | <b>الباب السادس ... لغة القرآن وأسلوبه</b>                        |
| ٢٥٧ | الفصل الأول .. لغة القرآن                                         |
| ٢٧٣ | الفصل الثاني .. الألفاظ الأعجمية في القرآن                        |
| ٢٨٥ | الفصل الثالث .. الأسجاع والفوائل المتكررة في القرآن               |
| ٢٩٧ | الفصل الرابع .. الشكل التخططي للقرآن والقصص التي يتضمنها          |
| ٣٠٣ | <b>الباب السابع ... الأشكال الأدبية والمواضيع الرئيسية للقرآن</b> |
| ٣٠٥ | تمهيد                                                             |
| ٣١٣ | الفصل الأول .. صيغ القسم في القرآن                                |
| ٣١٧ | الفصل الثاني .. آيات الإعجاز العلمي في القرآن                     |
| ٣٢٣ | الفصل الثالث .. آيات الأمر بصيغة "قل"                             |
| ٣٢٥ | الفصل الرابع .. الأمثال في القرآن                                 |
| ٣٣٥ | الفصل الخامس .. آيات الأحكام في القرآن                            |
| ٣٣٧ | الفصل السادس .. آيات العبادات والشعائر                            |
| ٣٤١ | الفصل السابع .. موضوعات قرآنية أخرى                               |
| ٣٤٥ | <b>الباب الثامن ... القرآن في حياة المسلمين وفکرهم</b>            |
| ٣٥٧ | <b>الباب التاسع ... ترجمة القرآن</b>                              |
| ٣٥٩ | الفصل الأول .. رأي علماء السلف في الترجمة                         |
| ٣٨١ | الفصل الثاني .. الترجمات المختلفة للقرآن الكريم                   |
| ٤٠١ | الخاتمة ... خلاصة القول في آراء المستشرقين وموافقهم من القرآن     |
| ٤١٣ | المصادر والمراجع العربية                                          |
| ٤٢١ | المصادر الأجنبية                                                  |